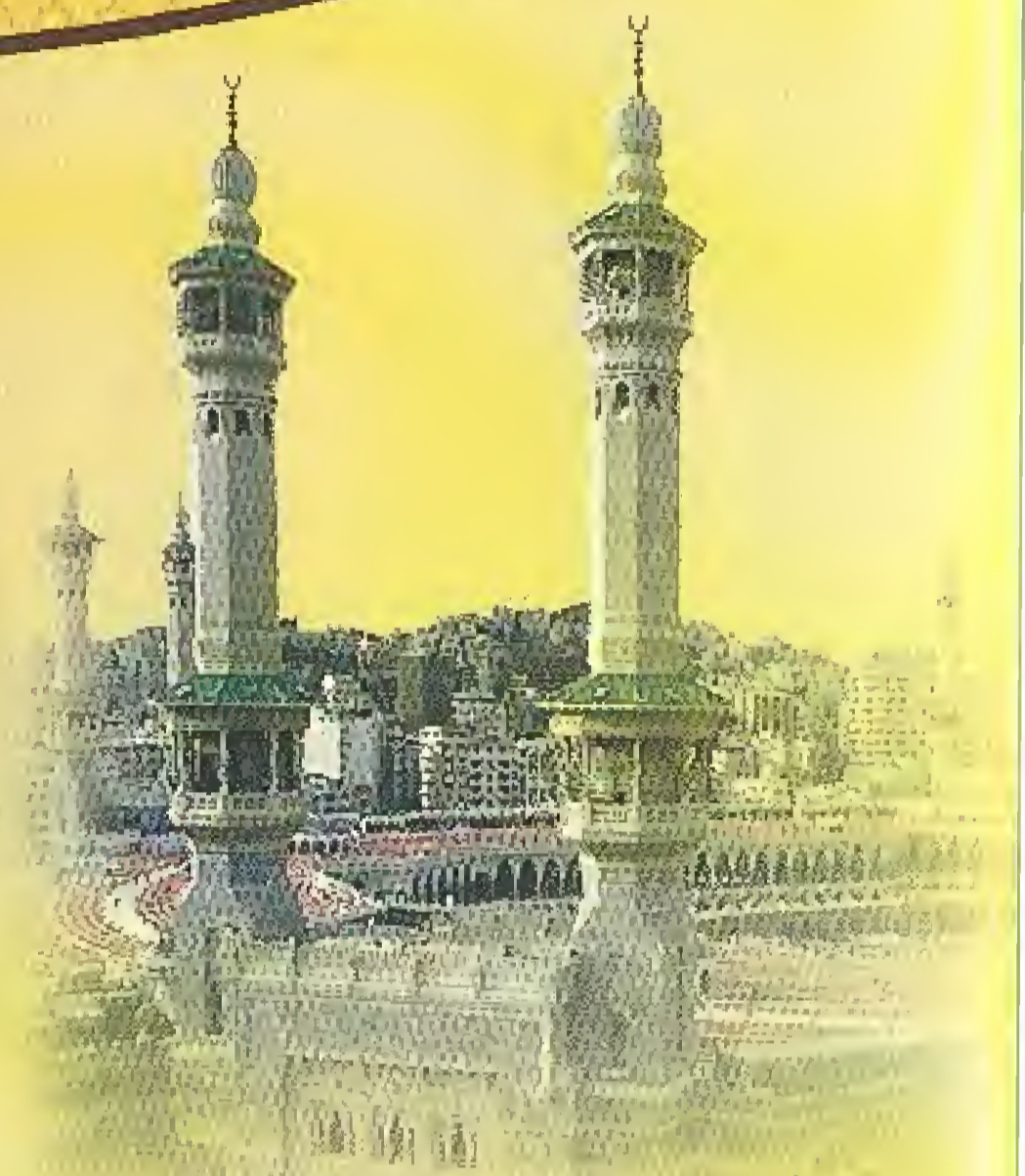


# اسلام کا اخلاقی اور روحانی نظام



ڈاکٹر سراج الدین

انجمن خدام القرآن سندھ (قرآن اکیڈمی) کراچی

# السلام على أهل بيته

## روحانيات

طاهر سالم عز الدين  
رحمه الله

انجمس خدام القرآن سندہ (قرآن الکبیر می) کراچی

نام کتاب : اسلام کا اخلاقی اور روحانی نظام  
 مقرر : ذاکر اسحاق راحمہ اللہ علیہ  
 مرتب : اویس پاشا قرنی  
 طبع اول : جمادی الثانی ۱۴۳۱ھ، جون 2010ء  
 زیر اعتمام : شعبہ مطبوعات، قرآن اکیڈمی یاسین آباد، کراچی  
 ناشر : ناظم مکتبہ، انجمن خدام القرآن سندھ (قرآن اکیڈمی) کراچی  
 مطبع : القادر پرنٹنگ پرنسپل کراچی:  
 021-32773652, 32723748

تعداد : 1100

ہے : 35/= روپے

انجمن خدام القرآن سندھ کراچی

مکتبہ مکتبہ

publications@quran.org

[www.quran.org](http://www.quran.org)

# اسلام کا اخلاقی اور روحانی نظام

ڈاکٹر سید احمد مجید

بانی تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹر سید احمد مجید نے "اسلام کا نظامِ حیات" کے موضوع پر اگرچہ متعدد بار اپنے خیال فرمایا ہے، مگر آج سے لگ بھگ میں برس قبل اس ضمن میں ایک نہایت مربوط سلسلہ خطابات ارشاد فرمایا تھا۔ اس سلسلے کا ایک خطاب "اسلام کا اخلاقی و روحانی نظام" پیش خدمت ہے۔ جو مرکز تعلم و تحقیق قرآن اکیڈمی یا سین آباد کراچی کے فیلو جانب اولیس پاشا قرنی کی ترتیب و تحریق کے ساتھ پیش کیا جا رہا ہے۔ (ادارہ)

خطبہ مسفوونہ کے بعد تلاوت آیات:

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ . يَسِّعُ اللَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ  
 ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّبَهَا ﴾⑦ فَالْهَمَّهَا فُجُورَهَا وَتَقْوِيهَا ﴾⑧ فَقْدُ أَفْلَحَ مَنْ  
 زَكَّهَا ﴾⑨ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَمْسَهَا ﴾⑩﴾ (الشمس)

وقال الله تعالى:

﴿وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ  
 بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذْانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ  
 كَالْأَنْعَامِ هُنْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾⑪﴾ (الاعراف)

وقال عز وجل:

﴿وَإِذْ قَالَ رَجُلٌ لِلْمَلِكِ إِنِّي خَالقُ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ

حَمَّا مَسْنُونٌ ۝ فَإِذَا سَوَّيْتَهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ  
سَجِدِينَ ۝) (الحجر)

وقال تبارك وتعالى:

﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيٍّ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ  
إِلَّا فَلِيُّلَّا﴾ (بني اسراءيل)

وفي الحديث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ـ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : ((إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ : مَنْ  
عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنَهُ بِالْحَرُوبِ، وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ  
إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنُّورِ إِلَيْهِ حَتَّى  
أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحِبْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَصْرُبُ  
وَيَدْهُ الَّتِي يَطْشُ بِهَا، وَرِجْلُهُ الَّتِي يَمْسِي بِهَا، وَلَئِنْ سَأَلْتُنِي لَا أُعْطِينَهُ  
وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَا يَعْذَنَهُ)) (١)

معزز حاضرين ومحترم خواتين!

چیسا کہ عنوان سے ہی ظاہر ہے، دو موضوعات کو یہاں پر جمع کیا گیا ہے: ”اسلام کا  
اخلاقی نظام“ اور ”اسلام کا روحانی نظام“۔ اس لیے کہ یہ دونوں انتہائی مربوط ہیں اور یہ بھی کہا  
جا سکتا ہے کہ ایک ہی موضوع کی دو سطحیں (levels) ہیں۔ مُؤخر الذکر کے بارے میں ہم کہہ  
سکتے ہیں کہ مقدم الذکر سے بلند تر ہے، یا بالفاظ دیگروہ اسی مضمون کا عیقق ترپیلو ہے۔

### خطاب کا پس منظر

مئی ۱۹۸۸ء کے ”حکمت قرآن“ میں میری چند تحریریں شائع ہوئی تھیں جو ان دونوں  
موضوعات سے متعلق ہیں۔ ”حقیقت زندگی“، ”حقیقت انسان“ اور ”عظمت صوم“۔ (۲)  
میرے ان مضامین میں بہت سے مسائل جو عرف عام میں تصوف سے متعلق ہیں، زیر بحث

(۱) صحيح البخاري، كتاب الرفاق، باب التواضع۔

(۲) اب یہ تحریریں دو کتابچوں کی صورت میں دستیاب ہیں۔ (۱) زندگی، موت اور انسان

(۲) عظمت صوم۔ شائع کردہ مکتبہ خدام القرآن لاہور (مرتب)

آئے ہیں۔ میں نے ”عرف عام“ کا لفظ جان بوجھ کر استعمال کیا ہے۔ میں بعد میں عرض کروں گا کہ تصوف کی اصطلاح دراصل بہت سے مغالطوں کا موجب بنی ہے۔ اگرچہ اس کا موضوع قرآن و سنت کے اہم موضوعات میں سے ہے، لیکن چونکہ ہمارے ہاں اس موضوع پر بہت روقدح اور بحث تجھیص ہے، پھر ایک جانب غلو ہے تو دوسری جانب انہا پسندی، لہذا میرے پاس بہت سے خطوط آئے اور بہت سے حضرات نے گفتگو کی، بعض جرامد نے اس پر تبصرے کیے۔ پھر رفقائے تنظیم اسلامی اور انجمن خدام القرآن کے احباب بھی مطالبه کرتے رہے کہ اب میں اس موضوع پر اپنے خیالات کو زیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کروں۔ تحریر کا تو مجھے اب تک موقع نہیں مل سکا، تاہم میں کوشش کروں گا کہ آج اپنی بات و صاحت سے آپ حضرات کے سامنے رکھوں۔ ان چند تہذیدی گزارشات کے بعد میں اس موضوع کے پہلے حصے کی جانب بڑھتا ہوں۔

(حصہ اول)

## اسلام کا اخلاقی نظام

اس عنوان کے ذیل میں تین باتیں ہیں جو میں ترتیب کے ساتھ آپ کے سامنے رکھنا چاہتا ہوں۔

### اسلام میں اخلاقی حسنہ کی اہمیت

چہلی بات جو میرے نزدیک كَلَّا إِنَّهَا تَذْكُرَةٌ کے درجے میں ہے، یاد وہانی کے طور پر عرض کی جاتی ہے اور ہم میں سے کسی کے لیے یہ نی بات نہیں ہو گی، لیکن اس گفتگو کا حق ادا نہیں ہو سکتا اگر ان حقوق کو تازہ نہ کر لیا جائے۔ وہ بات یہ ہے کہ اسلام میں اخلاق کی اہمیت اس درجہ ہے کہ جب نبی اکرم ﷺ سے دریافت کیا گیا: ((أَئِ الْإِيمَانُ أَفْضَلُ؟)) اے اللہ کے رسول ﷺ فرمائیے کہ سب سے افضل سب سے اعلیٰ اور سب سے محمدہ ایمان کون سا ہے؟ تو جواب میں آپ ﷺ نے فرمایا: ((خُلُقُ حَسَنٍ))<sup>(۲)</sup> یعنی وہ ایمان جس کے ساتھ اخلاقی حسنہ موجود ہوں۔ اسی طرح دوسری حدیث میں یہ قول مبارک سامنے آتا ہے: ((أَكْمَلُ

(۲) مسند احمد بن حنبل، مسند العشرة المبشرین بالجنة، تتمة مسند الكوفين، حدیث عمرو بن عبسة۔

الْمُؤْمِنُونَ إِيمَانًا أَحْسَنَهُمْ خُلُقًا) (٤) "اہل ایمان میں سب سے زیادہ کامل الایمان شخص وہ ہے جو اخلاق میں سب سے عمدہ ہے،" یعنی جس کے اخلاق سب سے اعلیٰ ہیں۔

"ہمارے سامنے وہ آیات قرآنیہ بھی ہیں جن میں نبی اکرم ﷺ کے اخلاقی عالیہ سے متصف ہونے کا تذکرہ ہے، جیسے سورہ ن (القلم) کی ابتدائی آیات جو بعض محققین کے نزدیک دوسری وجہ ہے جو حضور ﷺ پر نازل کی گئی:

﴿إِنَّ وَالْقَلْمَنِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۚ ۱﴾ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ۲ وَإِنَّ لَكَ لَا جُرْمًا غَيْرَ مَمْنُونٍ ۳ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ۴﴾

"تو نون۔ (اے نبی ﷺ) قسم ہے قلم کی اور اس چیز کی جسے (لکھنے والے) لکھ رہے ہیں کہ آپ اپنے رب کے فضل سے مجنون نہیں ہیں۔ یقیناً آپ کے لیے تو بھی نہ ختم ہونے والا اجر ہے۔ اور بے شک آپ اخلاق کے اعلیٰ مرتبے پر ہیں۔"

اے نبی ﷺ اگر کوئی آپ کو مجنون کہہ رہا ہے تو آپ دل گرفتہ نہ ہوں۔ ان کے کہنے سے آپ مجنون نہیں ہو جائیں گے۔ آپ کے اخلاق تو خود ملا بولتا شوت ہیں کہ آپ کی شخصیت نہایت متوازن ہے۔ آپ کے اخلاق تو انتہائی اعلیٰ ہیں: (وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ)۔

بعض احادیث مبارکہ سے یہ واضح ہوتا ہے کہ ایمان اور اخلاقی حسنة لازم و ملزم ہیں۔

مثلاً حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالْطَّعَانِ وَلَا الْلَعَانِ وَلَا الْفَارِشِ وَلَا الْبَذَّى)) (۵)

"مُؤْمِن کبھی بھی طعنے دینے والا لعنت ملامت کرنے والا، نخش گوئی کرنے والا اور بد اخلاق نہیں ہو سکتا۔"

اور میرے نزدیک اس ضمن میں حرف آخر ہے وہ حدیث مبارکہ جو حقیق علیہ ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ((وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ)) "خدا کی قسم وہ شخص مُؤْمِن نہیں ہے! دوسری مرتبہ پھر یہی فرمایا، تیسرا مرتبہ پھر آپ ﷺ نے یہی فرمایا کہ خدا کی قسم وہ شخص مُؤْمِن نہیں ہے،" صحابہ کرام رزگے ہوں گے کہ کون ہے وہ شفیعی شخص جس کے بارے میں حضور ﷺ تین مرتبہ اللہ کی قسم کہا کفر فرمائے ہیں کہ

(۴) سنن الترمذی، کتاب الرضاع، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها۔

(۵) سنن الترمذی، کتاب البر والصلة، باب ما جاء في اللعنة، وشعب الإيمان للبيهقي، الرابع والثلاثون من شعب الإيمان، فصل في فضل السكوت عن كل ما لا يعنيه.....

وہ شخص مومن نہیں۔ ((قَلَّ مَنْ يَأْمُنُ بِرَسُولِ اللَّهِ)) ”پوچھا گیا: اے اللہ کے رسول کون؟“ تو جواب میں یہ ارشاد ہوتا ہے: ((الَّذِي لَا يَأْمُنُ جَارُهُ بُوَايْقَهُ)) (۶) ”وہ شخص جس کی ایذا رسانی سے اس کا پڑوئی چین یا امن میں نہیں ہے۔“ یہ حدیث بہت سے افراد نے پہلے بھی سنی ہوگی، لیکن اس اعتبار سے توجہ کریں کہ یہاں کسی گناہ کبیرہ کا تذکرہ نہیں کیا گیا۔ یہاں شرک کا تذکرہ نہیں ہے، زنا کا تذکرہ نہیں ہے، چوری، ڈاکہ کا تذکرہ نہیں ہے، صرف وہ شے بیان فرمائی جس کو ہم کج خلقی کہتے ہیں۔

میں یہاں متكلمانہ بحثیں نہیں چھیڑتا چاہتا، ظاہر ہے کہ یہاں یہ بات مرا نہیں ہے کہ جس شخص کی یہ کیفیت ہے وہ اسلام کے دائرے سے نکل گیا، وہ کافر ہو گیا۔۔۔ بلکہ کوئی اور حقیقت ہے جس کی نفعی محمد رسول اللہ ﷺ اس شدت سے فرمائے ہیں۔ یہ قانونی ایمان نہیں ہے جس کی بنیاد پر کسی کو دنیا میں مسلمان سمجھا جاتا ہے، لیکن اسے حقیقت ایمان کہہ لیں یا ایمان کا تکمیلی درجہ کہہ لیں کہ اس شخص کی محرومی پر رسول اللہ ﷺ نے تم مرتباً اللہ کی حکومت کھائی ہے جس کی ایذا رسانی سے اس کا پڑوئی چین میں نہیں ہے۔ اس موضوع پر آیات قرآنیہ اور احادیث نبویہ کا بہت سا ذخیرہ سامنے لا یا جاسکتا ہے مگر میں اسی پر اتفاق کرتے ہوئے اب دوسری بات کی طرف آ رہا ہوں۔

### قرآن حکیم کی روشنی میں اخلاقیات کی فلسفیانہ اساس

علم اخلاق یا اخلاقیات کے ذیل میں قرآن حکیم کی اہم ترین تعلیم جو اخلاقیات کی فلسفیانہ اساس بنتی ہے وہ یہ ہے کہ انسان کے نفس میں اللہ تعالیٰ نے نیکی و بدی کا شورا الہامی طور پر دلیعت کیا ہے۔ سہی وجہ ہے کہ میں نے آج اپنی گفتگو کا آغاز سورۃ الحس کی ان آیات سے کیا ہے: ﴿وَنَفْسٌ وَمَا سَوَّهَا﴾ (۱) اور نفس انسانی کی قسم اور جیسا کچھ اللہ نے اس کو بنایا، سنوارا، اس کی نوک پلک درست کی۔ ﴿فَالْهُمَّ هَمَّا فُجُورَهَا وَتَكُونُوا هَا﴾ (۲) اور الہامی طور پر اس میں دلیعت کر دیا فجور اور تقویٰ کا علم، نیکی اور بدی کا شورا، خیر اور شر کا امتیاز، اثم و برز کے مابین تجزی۔ اور سہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں نیکی اور بدی کے لیے خیر اور شر کے الفاظ بھی استعمال ہوئے ہیں، اثم و برز کے الفاظ بھی آئے ہیں، لیکن جامع ترین اصطلاح ہے ”معروف“ اور ”مغکر“۔ معروف کے لفظی معنی ہیں جو شے جانی پہچانی ہے، جبکہ مغکر کہتے ہیں اس شے کو جس کے بارے میں اجنبیت محسوس کی جائے، جس کو پہچانا نہ جا رہا ہو۔ اس اعتبار سے قرآن مجید نیکی (۶) صحیح البخاری، کتاب الأدب، باب ائمہ مَنْ لَا يَأْمُنُ جَارُهُ بُوَايْقَهُ بُو يَقْهَنَ۔۔۔

اور بدی کے بارے میں یہ بنیادی تصور سامنے لاتا ہے۔ میں یہاں نفس انسانی کی اصطلاح استعمال کر رہوں، کیونکہ آیات مبارکہ میں ﴿وَنَفْسٌ وَمَا مَوْلَاهَا﴾ آیا ہے۔ نفس انسانی میں جو بھی ارتقائی عمل ہوا ہے اس کے نتیجے میں حیوانات کے مقابلے میں ایک بالکل غیر استعداد اور صلاحیت پیدا ہوئی ہے اور وہ ہے خیر اور شر میں امتیاز کی صلاحیت۔ انسان اپنی اس فطرت کے اعتبار سے جانتا ہے کہ کیا خیر ہے اور کیا شر ہے؟ کیا نیکی ہے اور کیا بدی؟ ”خیر“ اس کے لیے معروف کے درجے میں ہے، جبکہ ”شر“ برائی بدی اور اثم کو وہ منکر سمجھتا ہے۔ یہ درحقیقت خیر اور شر (good and evil) کے بنیادی تصورات ہیں جو پوری نوع انسانی کا مشترک انتہاء ہیں، ان میں آپ کو کہیں کوئی فرق معلوم نہیں ہوگا۔ حق بولنا ہر معاشرے میں ہر دور میں خیر قرار دیا گیا اور جھوٹ بولنا ہر معاشرے میں ہر دور میں بدی قرار پایا۔ ایقاۓ عہد ہر دور میں ہر معاشرے میں نیکی قرار پائی اور وعدہ خلافی ہر دور میں ہر معاشرے میں ایک برائی سمجھی گئی۔

اس کا ذرا تقابل کریں دوسرے الفاظ کے ساتھ۔ ایک ہے شریعت کے احکام اور اوصار و نواہی کے یہ فرض ہے، یہ واجب ہے اور یہ حرام ہے، اس کے قریب نہ پھکو۔ واضح رہے کہ یہ دوسری منزل ہے۔ یہ وہ چیزیں ہیں جن کے لیے انسان کو دھی اور نبوت کی تعلیم کی ضرورت ہے۔ مثلاً شراب حرام ہے، اس کا معاملہ ایسا نہیں ہے کہ انسان طبعاً اس کا فیصلہ کر سکے سور کا گوشت حرام ہے، اس کے بارے میں آج بھی لوگوں کو اشکال ہے کہ کیوں حرام ہے؟ یہ وہ چیزیں ہیں جو درحقیقت شریعت کے نقل پر مبنی ہیں۔ جو اللہ نے فرمایا اور جو اللہ کے رسول ﷺ نے ہم تک پہنچایا ہے ان احکام کی اطاعت ہمارے ذمے ہے ان کی خلاف ورزی کو ہم معصیت قرار دیتے ہیں۔ جبکہ منکر کی اصطلاح اس سے وسیع تر مفہوم کی حامل ہے۔ یہ وہ پہلی منزل ہے جو اخلاقی اقدار (ethical values) پر مشتمل ہے۔ یہ اخلاقی اقدار پوری نوع انسانی کی مشترک متاع ہیں۔ ہر دور میں تمام اقوام میں اور ہر علاقے میں ان کو مانا گیا ہے کہ یہ اچھائیاں ہیں، بھلاکیاں ہیں، نیکیاں ہیں اور یہ برائیاں ہیں، یہ شر ہے اور یہ خیر ہے۔

اس اعتبار سے میں چاہتا ہوں کہ چند احادیث مبارکہ آپ کے سامنے رکھوں۔ بڑی پیاری حدیث ہے۔ حضور ﷺ فرماتے ہیں: ((إِذَا سَرَكُتَ حَسَنَةً وَسَأَنَتَكَ سَيِّئَةً فَأَنْتَ مُؤْمِنٌ)) (۷) ”اگر تمہیں کوئی اچھا کام کر کے خوشی ہو اور کوئی برا کام کر کے تمہیں خود ملال

(۷) مسند احمد بن حنبل، مسند العشرة المبشرین بالجنة، مسند الانصار، حدیث ابی امامۃ الباهلی الصدی.....

ہو تو تم مومن ہو۔ یہ احساس گویا ایمان کی علامت ہے۔ معلوم ہوا کہ فطرت مخالف نہیں ہوئی اس فطرت کے اندر خیر و شر کا احتیاز برقرار ہے۔ تبھی تو نیکی کر کے تمہیں سرفت ہوئی ہے، خوشی ہوئی ہے اور کوئی کام اگر غلط ہو گیا ہے، کسی بدی کا ارتکاب ہو گیا ہے تو اس پر تمہیں خود گھٹن محسوس ہوئی ہے، تمہیں خود ضيق اور شکنگی کا احساس ہوا ہے۔ یہ علامت ہے اس بات کی کہ فطرت اپنی صورت پر برقرار ہے، فطرت مخالف (pervert) نہیں ہوئی۔

اس سے بھی زیادہ حکیمانہ قول ہے محدث رسول اللہ ﷺ کا جو بہت ہی اہم فلسفیائی حقیقت پر مشتمل ہے: ((وَالْإِثْمُ مَا حَانَ فِي نَفْسِكَ وَسَكُونُهُ أَنْ يَطْلَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) (۸) "جتناہ وہ ہے جو تمہارے سینے میں کھلنکے اور تم اسے ناپسند کرو کہ وہ کام لوگوں کے علم میں آئے۔" جیسا کہ سورۃ القيامت میں "نفس لواحہ" کی قسم کھائی گئی ہے:

﴿لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَمَةِ ۖ وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَةِ﴾

"نہیں! میں قسم کھاتا ہوں روز قیامت کی۔ اور نہیں! میں قسم کھاتا ہوں نفس ملامت گر کی۔"

یہ وہ ضمیر ملامت گر ہے کہ اگر ہم سے کسی براہی کا صدور ہو جاتا ہے تو ہمیں اس کی بنا پر اندر، ہی اندر کوئی شے ملامت کرتی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔ انگریزی میں اسے یوں تعبیر کرتے ہیں: "My conscious is biting me" "یعنی" میرا ضمیر مجھے کچوکے دے رہا ہے۔ درحقیقت یہ اسی آیت مبارکہ کی ترجمائی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی سمجھو لیجیے کہ ایک ہے انسان کا انفرادی ضمیر (individual conscious) جس پر مذکورہ بالا حدیث میں آنحضرت ﷺ کی جانب سے گویا اظہار اعتماد کیا گیا ہے۔ یہ ضمیر ایک زندہ حقیقت ہے اور یہ علامت ہے اس بات کی کہ فطرت انسانی اپنی صحت پر برقرار ہے۔ آپ کے اندر یہ احساس پیدا ہوا کہ میں یہ کام کر تو بیٹھا ہوں لیکن کسی کے علم میں نہیں آتا چاہیے۔ اس لیے کہ لوگ ملامت کریں گے، میرے بارے میں بڑی رائے قائم کریں گے۔ اسی طرح نوع انسانی کا ایک اجتماعی ضمیر (collective conscious) بھی ہے جس کا اثبات کیا جا رہا ہے۔ بہر حال احکام شریعت کے معاملے کو جو ایک بلند منزل ہے، آج کی بحث سے خارج رکھنے۔ لیکن جہاں تک انسانی اخلاقیات کا تعلق ہے تو ان چیزوں کے لیے انسان کسی تلقین یا تعلیم کا حاجت مند نہیں ہے۔ یہ تو اللہ کی عطا ہے، یہ دولت اس کے پاس ہے۔

(۸) جامع الترمذی، کتاب الزهد، باب ما جاء في البر والاثم۔

یہ پہچان، یہ فہم یہ شعور یا امتیاز اس کے اندر دویعت شدہ ہیں۔ لہذا صداقت و امانت ہو ایفائے عہد ہو، صدر جمی ہو، خدمتِ خلق ہو، بینادی اوصاف ہیں جو مجتمع علیہ ہیں۔

ایک حدیث ملاحظہ کیجئے، حضرت انس رض جو نو مرس تک حضور ﷺ کے ذاتی خادم کی حیثیت سے آپ کے ساتھ رہے ہیں، ان کی گواہی ہے کہ: قَلَّمَا خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَّا قَالَ : ((لَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ، وَلَا دِينَ لِمَنْ لَا عَهْدَ لَهُ))<sup>(۹)</sup> ”شاید ہی کبھی ایسا ہوا ہوگا کہ نہیں اللہ کے رسول ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا ہوا اور اس میں یہ الفاظ نہ وارد ہوئے ہوں：“ جس شخص کے اندر امانت ذکری کا وصف نہیں ہے اس کا کوئی ایمان نہیں اور جس میں ایفائے عہد کا مادہ نہیں اس کا کوئی دین نہیں۔“ اسن امانت اور ایمان کا قریبی رشتہ ہے اور لفظی طور پر بھی ان کا ایک، ہی مادہ ہے۔ ایفائے عہد کا دین سے جو معنوی ربط ہے اس کو بھجوئیجئے، کہ درحقیقت دین بھی تو بندے اور رب کے درمیان ایک عہد ہے۔ نماز میں ہم عہد کرتے ہیں اور کریں گے اور تجھے ہی سے مدد مانگتے ہیں اور مانگیں گے۔“ یہ ایک بڑا عہد ہے جو شخص چھوٹے چھوٹے وعدے پورے نہ کرتا ہو وہ اتنا بڑا عہد پوری زندگی کا عہد کیسے نجھائے گا؟ چنانچہ جس شخص میں امانت کا وصف نہیں اس میں ایمان نہیں اور جس میں پاس عہد نہیں اس کا کوئی دین نہیں!!

اسی طرح خدمتِ خلق کے بارے میں نبی اکرم ﷺ کا یہ قول یاد کیجئے: ((خَيْرُ النَّاسِ مَنْ يَنْفَعُ النَّاسَ))<sup>(۱۰)</sup> ”لوگوں میں بہترین وہی ہیں جو لوگوں کو فائدہ پہنچائیں۔“

یہ جو بینادی اخلاقیات ہیں، مثلاً صداقت، امانت، ایفائے عہد، صدر جمی، خدمتِ خلق، کمزوروں پر رحم، غربیوں کی امداد، تیمیوں اور مسکینوں کی سر پرستی، یہ بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ ان کے بارے میں قرآن فرماتا ہے:

**﴿أَرَأَءَ يُتَّلَقِ الَّذِي يَحْكِمُ بِالْبَيْنِ ① فَذَلِكَ الَّذِي يَدْعُ الشَّيْمَ ② وَلَا يَحْضُرُ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِنِينَ ③﴾ (الماعون)**

”کیا دیکھا آپ نے اس شخص کو جو جھلاتا ہے بدلتے کو؟ پس وہی ہے جو دھکے رہتا ہے تیم کو اور نہیں ترغیب دیتا مسکین کو کھانا کھلانے کی۔“

(۹) رواه البیهقی فی شعب الایمان۔ مشکوہ المصالح، کتاب الایمان، الفصل الثاني۔

ومسنـد احمد بن حنبل، باقـی مسـنـدـ المـكـثـرـينـ منـ الصـحـابـةـ مـسـنـدـ اـنـسـ بنـ مـالـكـ

(۱۰) شعب الایمان للبیهقی، فصل فی ذکر ما ورد من التشدید.....

یہ وہ چیز ہے جو فطرت انسانی کی جانی پہچانی ہے، معرفات ہیں۔ ہر انسان جانتا ہے کہ یہ نیکی ہے اور اس کی خدشہ ہے۔

### اعلیٰ اخلاق کے لیے جذبہ محرکہ

یہاں تک تو سب جانتے ہیں، مگر عملاً جو مسئلہ درپیش ہے اس کا اظہار غالب نے اس شعر میں کیا ہے۔

جانتا ہوں ثواب طاعت و زہد  
پر طبیعت ادھر نہیں آتی!  
اسی طرح فارسی کا ایک بہت تلحیخ شعر ہے، جو گز شدہ خطاب میں بھی بیان ہو چکا ہے۔  
اے دیانت بر تو لعنت از تو رنجے یا فتم  
اے خیانت پر تو رحمت از تو سنجے یا فتم (۱۱)

ایک شخص جانتا ہے کہ سچ بولنا خیر ہے، مگر سچ بولنے سے نقصان ہو رہا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ جھوٹ بولنا شر ہے، لیکن جھوٹ بول کر لاکھوں کا نفع حاصل ہو رہا ہے۔ اب وہ کون سی قوت محرک (motivating force) ہو گی اور وہ کون سا جذبہ محرکہ ہو گا جو اسے آمادہ کرے گا کہ سچ بولنا ہے، چاہے جان بھی جانے کا اندیشہ ہو چاہے اس کی وجہ سے نقصان ہو جائے۔ یہ ہے اصل مسئلہ علم الاخلاق کا، ورنہ جہاں تک بنیادی نیکی کا تصور ہے، انسان انہا بہر انہیں ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح انسان کو خارجی ساعت و بصارت عطا فرمائی ہے اسی طرح نفس انسانی کو بالطفی بصیرت عطا فرمائی ہے کہ کیا خیر ہے، کیا شر ہے، کیا نیکی ہے، کیا بدی ہے! یہ جو جذبہ محرکہ ہے اس کے بارے میں بعض نظریات دنیا میں راجح ہیں۔ خاص طور پر جدید مغربی دنیا میں فلاسفہ نے اخلاقیات کی جو اساسات فراہم کرنے کی کوشش کی ہے، واقعہ یہ ہے کہ یہ اساسات بالکل ریت کی دیوار کی مانند ہیں، جن کے لیے کوئی استحکام نہیں۔ ہم یہاں ان کا مختصر تعارف پیش کر رہے ہیں۔

(۱) نظریہ صرفت: یعنی نیکی سے خوشی ہوتی ہے، اچھے اخلاق سے اشراح ہوتا ہے۔ اس کی جزوی صداقت میں خود نبی اکرم ﷺ کی احادیث کی روشنی میں بیان کر چکا ہوں۔ لیکن سوال یہ

(۱۱) اے دیانت تھے پر لعنت ہو تھے میں نے سوائے رنج کے کچھ نہ پایا۔ اے خیانت تھے پر رحمت ہو، تیری وجہ سے میں نے خزانہ حاصل کیا!!

ہے کہ کیا یہ مسrt اخلاقیات کی مستقل اور مستحکم اساس میں سکتی ہے؟ جب کہ سوال ہو گا کہ مسrt کس کی؟ ہو سکتا ہے ایک آدمی کی مسrt دوسرے آدمی کی مسrt سے ملکر اڑھی ہو۔ اسی طرح مسrt اور تلذذ (sensual gratification) میں بڑا باریک سا پردہ رہ جاتا ہے۔ وہ جو کہا گیا ہے ع ”مردی و نامردی قد میے فاصلہ دارہ“ (ہمت اور بے ہمتی میں ایک قدم کا فاصلہ ہے)۔ جس طرح فکر، سوچ اور روحاںی مسrt کا یقیناً اخلاق کے ساتھ بڑا گہرا تعلق ہے اسی طرح دنیا جانتی ہے کہ بہت سے لوگ ہیں جن کی شخصیتیں منع ہو جاتی ہیں، انہیں دوسروں کو اذیت پہنچا کر مسrt حاصل ہوتی ہے۔ اذیت پسند لوگ (sadist) دنیا میں پائے جاتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ مسrt اعلیٰ اخلاق کی کوئی بنیاد نہیں ہیں سکتی، کیونکہ یہ کوئی پاسیدار قوتِ محرك نہیں ہے۔

(ب) نظریہ منفعت: ایک دوسرافلسفہ ہے ”منفعت“۔ انگریزی کی مشہور کہادت ہے: Honesty is the best Policy — یقیناً جزوی اعتبار سے یہ بات درست بھی ہے۔ کاروبار میں اگر ایک شخص دیانت اور صداقت کا معاملہ کر رہا ہے تو اس کی ساکھے ہیں جائے گی، لوگ اس پر اعتماد کرنے لگیں گے، وہ ایک کامیاب تاجر خاتمت ہو گا، اس کی صداقت و امانت دنیا میں بھی اس کے لیے نافع ہو جائے گی۔ جزوی اعتبار سے یہ بات صحیح ہے، لیکن اسی کو آگے بڑھایے تو ایک کی منفعت دوسرے کی مضرت بھی ہیں جاتی ہے۔ ایک کا نفع دوسرے کے لیے نقصان بتتا ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ یہ کوئی مستقل اصول نہیں ہے۔

(ج) نظریہ اجتماعی منفعت: ایک اور تصور دنیا میں دیا گیا ہے ”اجتماعی منفعت“ کا کہ اگر کسی شخص کا تعلق کسی اجتماعیت سے ہے اور اس کے دل میں اس اجتماعیت کے لیے، مثلاً اپنی برادری (community)، اپنی قوم یا اپنے وطن کے لیے اگر بھی محبت کا جذبہ ہے تو یہ بھی اخلاق کی بنیاد بنتی ہے۔ میں یہاں بھی تسلیم کروں گا کہ جزوی طور پر یہ بات صحیح ہے کہ قوم پرست اور وطن پرست انسان اپنی قوم اور وطن کے لیے ایک اچھا انسان ہو گا، ان کو دھوکہ نہیں دے گا، ان سے فریب نہیں کرے گا۔ یہاں پر میرا ذہن متعلق ہوا ہے نبی اکرم ﷺ کے خطبات میں سے ایک بہت ہی ابتدائی دور کے خطبے کی جانب جسے ”نُجَاحُ الْبَلَاغَةِ“ کے مرتبین نے بھی شامل کیا ہے۔ اس میں نبی اکرم ﷺ نے اسی بنیاد کو ایک دلیل کے طور پر پیش فرمایا ہے۔

((إِنَّ الرَّاِيْدَ لَا يَكْذِبُ أَهْلَهُ، وَاللَّهُ لَوْ كَذَبَتُ النَّاسَ جَمِيعًا مَا كَذَبْتُكُمْ،  
وَلَوْ غَرَّتُ النَّاسَ مَا غَرَّرْتُكُمْ، وَاللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، إِنَّى لَرَمُولُ

اللَّهُ أَكْبَرُ خَاصَّةً وَالَّلَّهُ كَافِرُ<sup>١٢</sup>، وَاللَّهُ لَتَمُوتُنَّ كَمَا تَنَمُونَ، وَلَتُبَعَثُنَّ  
كَمَا تَسْتَيْقِظُونَ، وَلَتُحَاسَبُنَّ بِمَا تَعْمَلُونَ، وَلَتُعَذَّرُونَ بِالْإِحْسَانِ إِحْسَانًا  
وَبِالشُّوَءِ سُوءًا، وَأَنَّهَا لِلْجَنَّةِ أَبْدًا أَوِ النَّارِ أَبْدًا) (١٢)

”بے شک راستہ دکھانے والا اپنے قافیے والوں کو دھوکہ نہیں دیتا۔ اور خدا کی قسم! اگر میں بالفرض تمام لوگوں سے جھوٹ بول سکتا تو بھی تم سے جھوٹ نہ بولتا، اور اگر بالفرض تمام نوع انسانی کو دھوکہ دے سکتا تو بھی تمہیں دھوکہ نہ دیتا۔ چیز اللہ کی قسم، جس کے سوا کوئی معیوب نہیں، بلاشبہ میں تمہاری جانب رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں خصوصیت کے ساتھ اور تمام نوع انسانی کی جانب عمومیت کے ساتھ۔ اللہ کی قسم، بلاشبہ تم سب مرجاد گے جیسے سو جاتے ہو اور بلاشبہ تم سب اخھائے جاؤ گے جیسے نیند سے بیدار ہوتے ہو۔ اور ضرور بالضرور تم سب سے حساب ہو کر رہے گا اُس کے بارے میں جو تم عمل کرتے رہے، اور ضرور تمہیں بدلہ دیا جائے گا نیکی کا اچھا بدلہ اور برائی کا برا بدلہ۔ وہ یا تو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جنت ہے یا ہمیشہ ہمیشہ کی آگ۔“

یہ ایک چھوٹا سا خطہ ہے، لیکن بہت جامع ہے۔ میں اس کا حوالہ اس لیے دے رہا ہوں کہ آج دنیا میں ہمارے سامنے یہ بات ایک حقیقت کے طور پر موجود ہے۔ آپ انگلستان یا امریکہ جاتے ہیں وہاں وقت کی پابندی ہوتی ہے۔ کوئی شخص چین کا دورہ کر کے آتا ہے، وہ کہتا ہے کہ اصل اسلام تو وہاں ہے، لوگوں کے اخلاق و کردار، وہاں کا نظم و ضبط، لوگوں کا صاف معاملہ کرنا، دھوکہ نہ دینا، فریب سے کام نہ لینا۔ واقعہ یہ ہے کہ قوم پرستی، وطن پرستی (Nationalism) اور اس سے آگے بڑھ کر انسان دوستی (Humanism) ایک نظریہ کے ساتھ واپسی (Idealism) یہ چیزیں یقیناً انسان کے اندر اخلاقی حصہ کی ترویج اور خارج میں سمجھیز کے لیے مفید ثابت ہوتی ہیں۔ لیکن یہاں بھی یہ بات سامنے آئے گی کہ اس کی وسعت (scope) تو بہت محدود (limited) ہے۔ اس لیے کہ ہمارا مشاہدہ ہے اور پوری دنیا جانتی ہے کہ جو لوگ اپنی قوم کے لیے نہایت رحم دل نہایت سچے دھوکہ نہ دینے والے کار و بار میں راست باز ہوتے ہیں، یہی لوگ دوسری قوموں کا خون چو سناروا سمجھتے ہیں۔ یہی مہذب قومیں جب بین الاقوامی سطح پر آتی ہیں تو ان سے بڑا جھوٹا، ان سے بڑا دھوکے باز، ان سے بڑا ظالم اور کوئی نہیں ہوتا۔ یہ لوگ پوری پوری قوموں کو بیچ کھائیں گے جو ”قومے فروختند و چدار زال فروختند“ (پوری قوم کو بیچ

دیا اور کس قدر ستائیج دیا!) ہندوستان میں ایک ایک شخص کے بد لے پوری پوری آبادیاں تھیں نہیں کر دی گئیں۔ ایک انگریز کے قتل کا انتقام لینے کے لیے پوری پوری بستیاں تباہ و بر باد کر دی گئیں۔ تھے انہیں معابر دوں کی پرواہ ہوتی ہے نہ بین الاقوامی قراردادوں کی، وہ صرف اپنے مفادات کو دیکھتے ہیں۔ خاص طور پر انگریزوں نے عرب قوم سے جو وعدے کیے تھے اور انہیں جو فریب دیا تھا، جس کی وجہ سے عربوں نے ترکوں کے خلاف بغاوت کی تھی، پہلی جنگ عظیم کے دوران ان وعدوں کا کیا ہوا؟ وہ سارے وعدے ہوا میں تخلیل ہو کر رہ گئے۔ تو یہ نظریہ بھی اخلاقیات کی ایک بنیاد تو ہے لیکن اس کی محدودیت (limitation) ظاہر و باہر ہے۔

### اصل جذبہ محركہ "ایمان"

ایک ایسا جذبہ محركہ ایک ایسی motivation جو کہیں ناکام نہ ہو، ہر سطح پر انسان کو خیر اور بھلائی کے لیے کھڑا رکھے اور اس میں استقامت پیدا کرنے کہیں بھی جا کر اس کی صداقت اور امانت میں ضعف پیدا نہ ہو، اس کی مثال ہمارے سامنے آتی ہے کہ حضرت خالد بن ولید رض نے شام کا ایک شہر فتح کیا تو دہاں کے لوگوں سے جزیہ وصول کر لیا، لیکن جنگی صورت حال ایسی ہوئی کہ انہیں پسپائی اختیار کرنی پڑی، محسوس ہو رہا تھا کہ دشمن ہمیں گھیرے میں لے رہا ہے۔ اس صورت حال میں انہوں نے شہر کے لوگوں کو بلا کران کی جزیہ کی رقم واپس کر دی۔ یہ جو اخلاق کا مرتبہ ہے جس میں کسی سطح پر جا کر بھی پستی دکھائی نہیں دیتی، یہ درحقیقت صرف اور صرف ایمان کے ذریعے ممکن ہے۔ ایمان باللہ اور ایمان بالآخرۃ اصل میں وہ جذبہ محركہ ہے جو قرآن سمیں عطا فرماتا ہے۔

ایمان باللہ اور ایمان بالآخرۃ دونوں میں ثابت اور منفی پہلو موجود ہیں۔ ایک طرف اللہ کی محبت، اللہ کی رضا جوئی اور دوسری طرف اللہ کا خوف، تقویٰ یا احساس کہ اللہ ہم سے ناراض نہ ہو جائے، درحقیقت ایک ہی تصور یہ کے دو رُخ ہیں۔ ہم تقویٰ کا ترجمہ صرف خوف سے کر دیتے ہیں تو اس میں ایک محدودیت آ جاتی ہے۔ اصل ثابت جذبہ محبت کا ہے۔ جیسے ایک سعادت مند پیٹا یہ محسوس کرتا ہے کہ میرے والد ناراض نہ ہو جائیں، کہیں میں اپنے والد کے احساسات کو ٹھیک نہ پہنچا دوں، ایسا نہ ہو کہ میری وجہ سے ان کی دل ٹکنی ہو، اس وجہ سے اگر وہ اپنے والد کی اطاعت کر رہا ہے اور جو چیزیں انہیں پسند ہیں ان کا اہتمام کر رہا ہے، تو یہ تقویٰ کی اصل حقیقت ہے۔

ایمان باللہ کی حقیقت یوں سمجھئے کہ انسان نے عروۃ الوفی (مضبوط کنڈا) تھام لیا۔ اب بڑے سے بڑے امتحان میں اس کے پائے استقامت میں لغزش نہیں آئے گی۔ دوسرا ایمان بالآخرہ ہے۔ میں صرف وضاحت کے لیے عرض کر رہا ہوں کہ اس میں سلبی پہلو زیادہ نمایاں ہے۔ یعنی آخرت کا خوف، آخرت کی جواب دہی کا احساس کہ ہر انس کے ایک ایک عمل کا حساب دینا ہے۔ اس کے لیے انسان اگر شعور تازہ رکھے تو یقیناً وہ ہر قدم پر اپنا محاشرہ کرے گا کہ کہیں مجھ سے کوئی غلط حرکت تو نہیں سرزد ہو گئی اور ہوشیار رہے گا کہ کہیں مجھ سے کوئی غلط فعل نہ سرزد ہو جائے۔

ایمان بالآخرہ کے ضمن میں سورۃ العلق کی تین آیات کا حوالہ دینا چاہتا ہوں جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ انبیاء کرام ﷺ بھی غور و فکر کے مراحل سے گزرتے ہیں۔ جیسے وحی کے آغاز سے قبل نبی اکرم ﷺ کا غارِ حراء کا دور ہے۔ اس کے بارے میں شارحین نے وضاحت کی ہے کہ کان صفة تعبدہ فی غار حراء التفکر والاعتبار<sup>(۱۲)</sup> (غارِ حراء میں نبی اکرم ﷺ کی عبادت کی کیفیت تفکر و اعتبار پر مبنی تھی)۔ غور و فکر اور سوچ بچارا ایک تو فلسفیانہ مسائل پر ہے اور ایک اپنے گرد و پیش کے حالات پر ہے۔ سورۃ العلق کی پہلی پانچ آیات کی حیثیت تو سب سے پہلی وحی کی ہے، لیکن اس کے بعد جو تین آیات آئی ہیں ان کے پس منظر میں نبی اکرم ﷺ کے غور و فکر کا جواب ملتا نظر آتا ہے کہ ایک حاس انسان جس کی اپنی اخلاقی حس انتہائی بیدار ہے، وہ معاشرے میں دیکھتا ہے کہ ظلم و تھویل ہے، حق تلفیاں ہو رہی ہیں، لوگوں پر جبر ہو رہا ہے، جھوٹ بولنا جارہا ہے، عزت میں اور حرمت میں پامال ہو رہی ہیں۔ خاص طور پر عرب کے اُس معاشرے کا تصور کریں کہ اخلاقی اعتبار سے وہ معاشرہ کس سطح پر پہنچا ہوا تھا، اس میں نبی اکرم ﷺ خور و فکر فرماتا ہے ہیں کہ اس ظلم کا ازالہ کیسے ہو؟ انسان طرح طرح کے دکھوں، مصائب اور رنج و آلام میں جتنا ہے۔ اس سے نجات (salvation) کا کوئی راستہ ہے یا نہیں؟ اس طرح ان آیات کے پس منظر میں ایک گہرا فکر معلوم ہوتا ہے جس میں رہنمائی دی جا رہی ہے۔ جیسا کہ حضرت عزیز ﷺ نے بیت المقدس کو اس حالت میں دیکھ کر فرمایا تھا کہ ایک ایسی سلامت نہیں

(۱۲) اس قول کا تلاش کے باوجود کوئی حوالہ مستیاب نہ ہو سکا۔ انبیاء علیہم السلام کے غور و فکر کے مراحل سے گزرنے کے حوالے سے مختلف آراء رہی ہیں۔ البته یہ بات سب کے ہاں مسلم ہے کہ منصب نبوت وہی تھا کہ کبھی! (مرتب)

رہی، کوئی متفقہ موجود نہیں، بستی اجری ہوئی ہے۔

﴿إِنَّمَا يُحِبُّ الَّذِي أَنْزَلَهُ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهِ﴾ (البقرة: ٢٥٩)

”اللہ اس بستی کو اس تباہی کے بعد کیسے زندہ کرے گا؟“

ایسے ہی اس معاشرے کا معاملہ تھا جو اخلاق کی انہائی پستی تک پہنچ گیا تھا۔ اب یہ اس قدر نہ لت سے کیسے نکلے گا؟ یہ فکر ہے یہ سوچ ہے!

اس پس منظر میں ان تین آیات پر غور کیجیے، فرمایا: ﴿كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لِيَطْغَى﴾ ⑦) ”نہیں! انسان سرکشی پر اتر آتا ہے۔“ دست درازی پر آمادہ ہو جاتا ہے، اپنے حدود سے متجاوز ہو جاتا ہے۔ آپ کا یہ مشاہدہ صحیح ہے، معاشرے میں ظلم ہے، حق تلفی ہے، ناصافی ہے، جبر ہے، discrimination ہے، اعلیٰ اور ادنیٰ کی تقسیم ہے۔ پھر یہ کہ جھوٹ بولا جا رہا ہے، حق داروں کی حق تلفی کی جاری ہے۔ مشاہدہ تو یقیناً درست ہے۔ آگے فرمایا: ﴿أَنْ رَءَاهُ اسْتَغْنَى﴾ ⑧) ”سبب یہ ہے کہ انسان دیکھتا ہے اپنے تین کے مستغنى ہے۔“ کہیں پکڑ نہیں ہو رہی۔ اگر کوئی انگارا ہاتھ میں لیا جائے تو ہاتھ جل جاتا ہے، مگر جھوٹ بولا جائے تو کچھ نہیں ہوتا، زبان پر چھالا سک نہیں پڑتا۔ اگر زہر کھالیا جائے تو موت واقع ہو جاتی ہے، لیکن یہ تم کامل ہڑپ کر لیا جاتا ہے، حقداروں کا حق ہڑپ کر لیا جاتا ہے مگر کچھ نہیں ہوتا، پیٹ درد تک نہیں ہوتا۔ معلوم ہوا کہ ایک اعتبار سے تو یہ دنیا کامل ہے کہ ماوی قانون اپنے نتائج پیدا کر رہا ہے، لیکن اخلاقی قانون یہاں نتائج پیدا نہیں کر رہا بلکہ بسا اوقات غلط نتیجہ لکھتا ہے۔ حرام خوری کرنے والے عیش کر رہے ہیں، ظلم کرنے والے اقتدار کی مندوں پر بیٹھے ہیں، جن لوگوں نے حقوق سے دوسروں کو محروم کیا وہی ہیں کہ جن کی چودھرا ہیں ہیں، انہیں معاشرے میں عزت مل رہی ہے۔ پھر فرمایا: ﴿إِنَّ إِلَيْ رَبِّكَ الرُّجُوعُ﴾ ⑨) ”یقیناً تیرے رب ہی کی طرف لوٹنا ہے۔“ اس کا علاج ایک ہی ہے کہ انسان کے سامنے یہ حقیقت موجود اور مشخص رہے کہ اسے اس زندگی میں فوری پکڑنا نہیں جا رہا، فوری سزا نہیں مل رہی، لیکن یہ جو اللہ کی طرف رجوع ہے ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ — تو وہاں اصل آخرت کا محاسبہ ہے، جواب طلبی ہے۔ یہ ہے اصل شے کہ اگر یہ یقین دل میں قائم ہو جائے تو پھر کیا ظلم؟ کیسی تعدی؟ کیسی ناصافی؟ کیسے کوئی جھوٹ بولے گا، کیسے کوئی فریب دے گا، اگر یہ احساس ہو کہ ایک ایک عمل، ایک ایک قول کی جواب دہی کرنی ہے!

واقعہ یہ ہے کہ اسلام نے اخلاق و اعمال کی درستی کے لیے ایک تو آخرت کی فکر کو آخرت کے یقین کو جواب دئی کے احساس (The Grand Accountability) کو اور دوسرے اللہ تعالیٰ کی محبت کو بنیاد بنا�ا ہے۔ اور یہ محبت دو طرفہ ہے۔ اللہ بندوں سے محبت کرتا ہے اور بندوں سے چاہا گیا ہے کہ اللہ سے محبت کریں۔ یہ دوسرا پہلو میں بعد میں بیان کروں گا، پہلے یہ دیکھئے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جا بجا اپنی محبت کا کس قدر ترغیب و تشویق کے انداز میں ثابت اور منفی پہلوؤں سے ذکر فرمایا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ (البقرة) ”بے شک اللہ احسان کی روشن اختیار کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے۔“ احسان کا تذکرہ دونوں معنوں میں ہوتا ہے، ایک یہ کہ لوگوں کے ساتھ بھلائی کرنا اور دوسرے یہ کہ ”احسان“ مراتبہ دینیہ میں سے ایک اعلیٰ مرتبہ بھی ہے جو کہ ہماری گفتگو کے دوسرے حصے یعنی ”اسلام کے روحانی نظام“ سے متعلق ہے۔ اسی طرح دیگر مقامات پر ہے: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ﴾ (التوبۃ) ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾ (البقرة) ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾ (آل عمران) ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَّكِلِينَ﴾ (آل عمران) ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ (الحجرات) یعنی اللہ کو محبوب ہیں جو تقویٰ کی روشن اختیار کرنے والے ہیں، توبہ کرنے والے اور ہر طرح کی طہارت و پاکیزگی کا اہتمام کرنے والے ہیں، صبر کرنے والے ہیں، توکل کرنے والے ہیں، عدل و انصاف پر کار بند ہیں۔ اور اس کی سب سے اوپری چوٹی یہ ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الدِّينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَا كَانُوا بُنيانٌ مَرْصُوصٌ﴾ (الصف)

”اللہ محبت کرتا ہے ان بندوں سے جو جنگ کرتے ہیں اس کی راہ میں ایسے کہ جیسے سیسے پلائی ہوئی دیوار ہوں۔“

اس میں درحقیقت سب سے بڑی تحریض اور motivation ہے کہ یہ وہ چیز ہے جو کہیں بھی جا کر ختم نہیں ہوگی، کبھی بھی انسان کا ساتھ نہیں چھوڑے گی، ہر لحظہ، ہر رخ، ہر منزل، ہر مرحلے پر یہ انسان کے ساتھ رہے گی۔ یہ ہے اللہ کی محبت اور اللہ کی رضا جوئی کا جذبہ اور محاسبہ آخرت کی احساس۔ ارشاد فرمایا:

﴿وَآمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى﴾ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ

**الْمَوْاِيٰ (۳) ﴿النَّرِفَت﴾**

”اور جو شخص (دنیا میں) اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ذرا ہوگا اور نفس کو حرام خواہش سے روکا ہوگا تو یقیناً جنت اُس کا نہ کہانا ہوگی۔“

یہ ہے وہ ایمان کا جذبہ محرکہ جو قرآن اور سنت رسول ﷺ میں فراہم کرتے ہیں۔ باقی جہاں تک بیانی انسانی اخلاقیات کا تعلق ہے ان کے ضمن میں قرآن مجید نے خود میں یہ ہدایات دی ہیں کہ وہ سب انسانوں کے نزدیک جان پہچانی حقیقتیں ہیں اور ان کے لیے انسان کسی تعلیم کا محتاج نہیں۔ ان دو باتوں کا نتیجہ یہ لکھتا ہے کہ ہمارے لیے سیرت و کردار کی تعمیر اور تہذیب اخلاق کا ایک بھی ذریعہ ہے اور وہ یہ کہ ایمان کی گہرائی اور گیرائی کے لیے زیادہ سے زیادہ کوشش کی جائے، قلب میں ان کے ختم کی آبیاری ہو اور اس کی افزائش کا اہتمام کیا جائے، اس میں اضافے کی کوشش کی جائے۔ اسی کا نام درحقیقت معرفت ہے۔ سورۃ الذاریات میں فرمایا:

**﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّاً وَالْإِنْسَاَنَ إِلَّا لِعَبْدُوْنَ (۵)﴾**

”اور نہیں پیدا کیا میں نے جنوں اور انسانوں کو مگر اس لیے کہ وہ میری عبادت کریں۔“

بہت سے حضرات نے اس کی جو تعبیر کی ہے وہ یہ ہے کہ **إِلَّا لِعَبْدُوْنَ (۱۴)** (مگر اس لیے کہ وہ میری معرفت حاصل کریں) اگر اللہ کی معرفت حاصل ہوگی، اللہ کی ہستی کا یقین ہوگا، اللہ سے ملاقات کا یقین اور امید ہوگی تو انسان کے اخلاق میں عظیم تبدیلی رونما ہو جائے گی۔ قرآن مجید اس حقیقت کی طرف بار بار توجہ دلاتا ہے۔ سورۃ الفرقان میں ارشاد ہوا ہے:

**﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُوُنَ لِقَاءَ نَارَ لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمُكَفَّرُوْنَ أَوْ نَرَى رَبَّنَا  
لَقَدِ اسْتَكْبَرُوْا فِي أَنفُسِهِمْ وَعَنْوَهُمْ كَبِيرًا (۲۱)﴾**

”اور کہتے ہیں وہ لوگ جو ہم سے ملاقات کی امید نہیں رکھتے، کیوں نہیں آتے ہمارے پاس فرشتے یا ہم اپنے رب کو دیکھ لیں؟ تحقیق یہ لوگ اپنے آپ کو بہت بڑا سمجھ رہے ہیں اور یہ لوگ حد (انسانیت) سے بہت ذور نکل گئے ہیں۔“

جب اللہ سے ملاقات کی امید نہیں رہی تو اب نیکی کی اساس کہاں رہی؟ نیکی کا اگر شعور بھی ہے تو اس پر کار بند ہونے کا جذبہ کہاں سے لا جائیں گے؟ ہاں اللہ کی معرفت، اللہ کی محبت، اللہ کا شوق لقاء، اللہ کے حضور میں حاضری اور اس کے سامنے جوابدی کا خوف اور اللہ کی محبت سے سرشار ہو کر اس سے ملاقات کا اشتیاق اگر موجود ہے تو یہ ہے وہ چیز کہ بڑے سے بڑا نقصان ہو جائے (۱۴) امام تفسیر حضرت مجاهدؓ سے یہ تفسیر منقول ہے۔ تفسیر بحر المحيط لا بی حیان سورۃ الذاریات۔

لیکن انسان بھج پر صداقت پر امانت پر کار بند رہے گا۔ بڑی سے بڑی تکلیف آجائے، انسان اس سے کسی جھوٹ کے ذریعے بچنے کی کوشش نہیں کرے گا۔

اس ضمن میں آخری بات یہ عرض کروں گا کہ ایمان کو تروتازہ رکھنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے نماز جیسی عظیم ترین عبادت عطا فرمائی ہے۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي﴾ (ظہ) ”اور قائم رکھو نماز کو میری یاد کے لیے“۔ اور یہ بھی نوٹ تجھے سورہ طہ میں یہ بات پہلے تو ثابت انداز میں آئی۔ اسی سلسلہ خطاب میں حضرت موسیٰ علیہ السلام سے گفتگو چل رہی ہے، انہوں نے عرض کیا: ”پروردگار! میرا سینہ کھول دے اور میرے کام کو میرے لیے آسان کر دے اور میری زبان کی گردبھی کھول دے تاکہ لوگ میری بات سمجھ سکیں۔ نیز میرے گرووالوں میں سے میرے بھائی ہارون کو میرا ساتھی بنادے.....“ جب یہ درخواست منظور ہو گئی تو پھر دوبارہ حکم دیا گیا: ﴿وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي﴾ (ظہ) ”ویکھنا میری یاد میں تاہل سے کام نہ لینا“۔ ﴿إِذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَفَرُ﴾ (ظہ) ”جاو تم دونوں فرعون کی طرف وہ سرکشی پر اتر آیا ہے۔“ اقامتو صلوٰۃ کا حکم اسی لیے دیا گیا ہے تاکہ ایمان کا شعور بیدار ہوتا رہے۔ اس پر جو ماحول کے اثرات پڑتے رہتے ہیں وہ صاف ہوتے رہیں۔ جیسے اگر کہیں بر فشاری ہو رہی ہو تو بار بار ضرورت پڑتی ہے کہ جو بھی برف کے گالے پڑے ہیں ان کو صاف کیا جائے۔ اسی طرح سے انسان پر جو ماحول کے اثرات مرتب ہوتے ہیں، جو جبابات طاری ہوتے ہیں، ان کو دور کرنے کے لیے نماز کا حکم دیا گیا۔ اس کے ساتھ جو دوسری عبادات ہیں ان کا تذکرہ دوسرے نمبر پر کروں گا، لیکن یہاں پر نماز کا تذکرہ اس اعتبار سے ہو گیا کہ ایمان ہی ہماری اصل قوت محرکہ (motivating force) ہے اور اس کی آبیاری کو مشکم رکھنے کا بہترین طریقہ نماز ہے۔ اس حوالے سے مجھے حفیظ جالندھری کا یہ شعر بہت پسند ہے:-

سرکشی نے کر دیے دھنڈے نقوش بندگی

آؤ سجدے میں گریں لوح جیں تازہ کریں!

ہمارا جو نفس عبدیت ہے یہ ماحول کے اثرات سے کچھ غبار آ لود ہو جاتا ہے، اس کے اندر اشکبار اور سرکشی کے جذبات سراٹھاتے ہیں، جن کی اصلاح کے لیے نماز بہترین عمل ہے۔ یہ کویا تجدید ایمان کا ایک ذریعہ ہے۔

اب میں اپنے موضوع کے درمیانے حصے کی طرف آ رہا ہوں اور وہ ہے ”اسلام کا روحانی نظام“۔

— حصہ روم —

## اسلام کا روحاںی نظام

”اسلام کا اخلاقی نظام“ اور ”اسلام کا روحاںی نظام“ کے ضمن میں عرض کر چکا ہوں کہ یہ ایک ہی مضمون کی دو سطحیں (levels) ہیں۔ مُؤخر الذکر کو چاہے بلند تر کہہ لیں چاہے عمیق تر کہہ لیں، یہ دونوں باتیں لازم و ملزم ہیں۔ جو عمارت جتنی بلند آپ کو اٹھانی ہے اس کی بنیاد اتنی ہی گہری کرنی ہوگی۔ ایک ہی منزل کی عمارت ہے تو اتنی گہرائی کی ضرورت نہیں، دو منزلیں اٹھانی ہیں تو بنیاد اور گہری کرنی ہوگی اور کثیر المزلاہ عمارت اٹھانی ہے تو اس کے لیے اور گہری بنیاد لے جانی ہوگی۔ یوں سمجھئے کہ اخلاق کا معاملہ ایک ابتدائی درجہ ہے لیکن روحاںیت، روحاںی تعلیمات اور اس کی فکری اساسات ایک عمیق تر درجہ کی غمازی کرتے ہیں اور ساتھ ساتھ بلندی بھی لیے ہوئے ہیں۔ یہ اس دور کی بہت بڑی محرومی ہے کہ بعض اسباب کی بنابریہ موضوع بہت بدنام ہو چکا ہے، لوگوں کے ذہنوں میں اس سے بہت بعد پیدا ہو چکا ہے اور جوابات طاری ہو چکے ہیں۔ لفظ تصوف بعض حلقوں میں تو گالی بن کر رہ گیا ہے۔ بعض اچھے بھلے دنیٰ حلقة بھی اس سے مناسب نہیں رکھتے۔ زیادہ قابلِ افسوس بات یہ ہے کہ جو لوگ مذہبی اعتبار سے فعال ہیں، کچھ کام کر رہے ہیں، اپنی سمجھ اور اپنی سوچ کے مطابق دینی خدمتوں میں لگے ہوئے ہیں، بعض اسباب سے ان کے ہاں تصوف پر مغائرت کا پردہ حائل ہو چکا ہے اور نہ صرف اہمیت کی نفی ہے بلکہ شدت سے انکار ہے۔ اور بعض حضرات تو تصوف کو دین کی تعلیمات کے منافی قرار دے رہے ہیں۔ اس کے دو اسباب ہیں۔

پہلا سبب جو وسیع تر ہے اس کی جہتیں (dimensions) آفی (Universal) ہیں

اور اس نے پورے کرہ ارض کو اپنی لپیٹ میں لیا ہوا ہے۔ ایک مادی فکر (materialistic thought) ہے جو اس وقت چھا گیا ہے۔ یوں سمجھئے جیسے فضا میں معلق گرد و غبار (dust) ہو تو پھر ہر شخص مجبور ہوتا ہے کہ وہ اسے inhale کرے۔ جب وہ سانس لے گا تو گردوں اس کے پھیپھڑوں میں جائے گی۔ اسی طرح ہماری فضائے کے اندر مادہ پرستی، مادی اخلاق، مادی سوچ، مادی اقدار ما حول کے اندر اس طرح موجود ہیں کہ ہمارے وجود میں، کسی کے کم کسی کے زیادہ سراہیت کر گئے ہیں۔ نتیجہ یہ ہے کہ روح کے کسی جدا گانہ شخص کا سرے سے انکار ہے اور عام طور پر یہ سمجھا جاتا ہے کہ روح اور جان (life and spirit) گویا دو ہم معنی الفاظ ہیں۔ روح کا کوئی جدا گانہ اور آزادانہ (independent) شخص بھی ہے — اس کا بہت کم لوگ اقرار کرتے ہیں۔

مغربی فکر کے خلیفہ اور استیلاہ کے ساتھ ساتھ تصوف سے بعد کا دوسرا سبب یہ بھی ہے کہ روحانیت اور روحانی تعلیمات کے لیے جو لفظ بطور عنوان اختیار کر لیا گیا یعنی "تصوف" یہ درحقیقت ایسا ہی ہے جیسے کبھی مشرقی پاکستان میں "باہری" کا لفظ استعمال کیا جاتا تھا، یعنی باہر سے آئے ہوئے لوگ۔ تصوف باہری اصطلاح ہے، یہ قرآن کی اصطلاح نہیں ہے۔ پھر ایک اعتبار سے مجہول النسب ہے، یقین سے نہیں کہا جاسکتا کہ اس کا مادہ کیا ہے۔ بعض حضرات نے کہا ہے کہ چونکہ صوفیہ اپنے آپ کو مشقت میں ڈالنے کے لیے اون کے کپڑے پہننے تھے، لہذا یہ لفظ "صوف" سے بنایا ہے۔ بعض نے اسے "صفاء" سے مشتق فرمادیئے کی کوشش کی ہے، لیکن کوئی محقق یقینی بات نہیں کہہ سکا۔ زیادہ تر اس خیال کا انہصار کیا جاتا ہے کہ یہ یونانی اصطلاح Theosophy سے بنائی ہے۔ یونانی فلسفے کے زیر اثر یہ لفظ وہاں سے آیا ہے جس نے تصوف کی شکل اختیار کر لی۔ واللہ اعلم۔ پھر رفتہ رفتہ یہ لفظ تصوف نہ صرف دین کی اصل اصطلاح "احسان" کا قائم مقام بن گیا، بلکہ اس نے "احسان" کو بالکل ناک آوث کر دیا۔ قرآن و حدیث کی اصل اصطلاح احسان ہے، از روئے الفاظ قرآنی: ﴿لَوْلَهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ "اور اللہ احسان کی روشن اختیار کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے۔"

### تصوف یا احسان؟

حدیث جبریل میں درحقیقت ہماری مذہبی زندگی کے تین درجات (levels) کو میں لیا گیا ہے۔ پہلا درجہ اسلام ہے، اس سے اوپرناہ درجہ ایمان اور اس سے اوپرناہ درجہ احسان

ہے۔ حدیث جبریل کو ”ام النبی“، قرار دیا گیا ہے اور یہ حدیث کی مختلف کتابوں میں مختلف صحابہ کرام ﷺ سے منقول ہے۔ یہ صحیح بخاری میں حضرت ابو ہریرہ ؓ اور صحیح مسلم میں حضرت عمر بن خطاب ؓ سے الفاظ کے فرق کے ساتھ دارد ہوئی ہے۔ صحیح بخاری کی روایت ملاحظہ فرمائیے:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ يَوْمًا لِلنَّاسِ فَقَاتَهُ جِبْرِيلُ فَقَالَ : مَا الْإِيمَانُ؟ قَالَ : ((الْإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَا أَنْهَاكَهُ وَإِلَقَاهُ وَرُسُلُهُ وَتُؤْمِنَ بِالْبُعْثَةِ)) فَقَالَ : مَا الْإِسْلَامُ؟ قَالَ : ((الْإِسْلَامُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَتُقْبِلَ الصَّلَاةَ وَتُؤْمِنَ بِالزَّكَاةِ الْمُفُروضَةِ وَتَصُومَ رَمَضَانَ)) فَقَالَ : مَا الْإِحْسَانُ؟ قَالَ : ((أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ.....))<sup>(۱)</sup>

”حضرت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ ایک دن نبی مکرم ﷺ لوگوں میں بیٹھے ہوئے تھے، اتنے میں حضرت جبراہیل علیہم آنے اور پوچھنے لگے: ایمان کے کہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ”ایمان یہ ہے کہ تو اللہ اور اس کے فرشتوں کا اور اس سے طنے کا اور اس کے پیغمبروں کا یقین کرے اور مرکرجی اٹھنے کو مانے“۔ انہوں نے پوچھا کہ اسلام کیا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اسلام یہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت اس طرح کرے کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرے، اور تمازکو قائم کرے، اور زکوٰۃ ادا کرے اور رمضان کے روزے رکھے“۔ اس نے پوچھا کہ احسان کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: ”احسان یہ ہے کہ تو اللہ کی ایسی عبادت کرے جیسے کہ تو اسے دیکھ رہا ہے، اور اگر یہ نہ ہو سکے تو وہ تو تجھے دیکھی رہا ہے.....“

قرآن حکیم میں سورۃ المائدۃ کی آیت ۹۳ بعض اعتبارات سے مشکل بھی ہے اور بہت کم حضرات نے اس کے مضرات پر توجہ کی ہے۔ شراب کی حرمت کی جب آخری آیت نازل ہو گئی تو پھر صحابہ کرام ﷺ کے دلوں میں تشویش پیدا ہوئی کہ اب تک ہم پیتے رہے یہ چیز اگر بخس ہے مضر ہے، تو اس کے اثرات تو ہمارے وجود میں شامل ہو چکے ہیں۔ اسی طرح جو حضرات حرمت کے آخری یا حتمی حکم کے آنے سے پہلے فوت ہو چکے ان کا کیا ہو گا؟ اور جو اس دوران فوت ہو گئے ان کو توبہ کا موقع نہیں ملا، ان کا کیا ہو گا؟ (یہی تشویش تحویل قبلہ کے موقع پر ہوئی تھی کہ

(۱) صحیح البخاری، کتاب الایمان، باب سوال جبریل النبی ﷺ

ہماری سولہ مہینے کی نمازیں کس حساب میں درج ہوں گی؟ وہ تو قبلہ نہیں تھا، قبلہ تو اصل یہ بیت اللہ تھا، تو ہماری سولہ مہینے کی نمازیں کیا صالع ہو جائیں گی؟) جس طرح وہاں تسلی کرائی گئی تھی اسی طرح اس معاملے میں قرآن حکیم میں الٰی ایمان کی تسلی کرائی گی:

﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعَمُوا إِذَا مَا أَتَقْوَا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَأَحْسَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (آل عمران: ٣٧)

”جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل کیے ان پر کچھ گناہ نہیں اس میں جو وہ پہلے کھاپی کئے جب کہ انہوں نے تقویٰ کی روشن اختیار کی اور ایمان لائے اور نیک اعمال کیے پھر تقویٰ اختیار کیا اور ایمان لائے پھر تقویٰ اختیار کیا اور درجہ احسان پر عمل کیا۔ اللہ دوست رکھتا ہے ایسے محسین کو۔“

تحویل قبلہ کے حوالہ سے فرمایا گیا تھا:

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (آل عمران: ٣٨)

”اور اللہ ایسا نہیں کہ ضائع کر دے تمہارا ایمان (نماز)، بے شک اللہ لوگوں پر بڑی شفقت رکھنے والا اور مہربان ہے۔“

جب اس جانب رُخ کر کے نماز پڑھنے کا حکم تھا تو رُخ اس طرف کر لیا، اور اب اس جانب کا حکم ہے، چنانچہ ادھر رُخ کر کے نمازیں ادا کی جائیں گی۔ اسی طرح جب شراب کی حرمت کا آخری حکم آگیا تو اس تشویش کو رفع کرنے کے لیے یہ آیتِ مبارکہ نازل ہوئی۔ اس میں واضح کر دیا گیا کہ وہ لوگ جو ایمان کے عملی تقاضوں کو پورا کرتے رہے، نیک کام کرتے رہے، ان پر کوئی حرج نہیں ہے جو کچھ بھی وہ پہلے کھاپی گئے۔ کسی شے کے آخری حکم کے نزول سے پہلے جو بھی ان کا عمل رہا ہے، جو چیزیں استعمال کی ہیں، ان پر کوئی الزام نہیں۔ اس آیت میں تقویٰ کے تین درجے بیان ہوئے ہیں۔ تقویٰ گویا اس میں moving force یعنی آگے بڑھانے والی قوت ہے، جو انسان کو نیکی پر ابھارتی ہے۔ تقویٰ نے ان کے ایمان اور عمل صالح میں ایک خاص رنگ پیدا کر دیا۔ پھر ان میں مزید تقویٰ پیدا ہوا تو ان کا ایمان اس قانونی ایمان سے بڑھ کر یقین قبلی یعنی حقیقی ایمان بن گیا۔ پھر ان کے تقویٰ نے ان کو اگلے مرحلہ تک پہنچایا جو مرحلہ احسان ہے۔

اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ..... اور احسان کا درجہ تو محبو بیتِ خداوندی کا مقام ہے۔

تصوف کے لفظ نے "احسان" کی اصطلاح کو ہمارے دنیٰ لٹریچر سے بالکل خارج کر دیا۔ مولانا مناظر احسن گیلانی کی کتاب کا عنوان ہے "مقالات احسانی"۔ لیکن عام آدمی احسان کے اصل معنی جانتا ہی نہیں۔ اچھے بھلے پڑھے لکھے لوگوں کو معلوم نہیں کہ احسان کے معنی صرف یہی نہیں ہیں کہ لوگوں کے ساتھ یہی کا معاملہ کرنا چاہیے۔ بس یہ تصور سامنے ہے۔ جیسے ایک قاعدہ ہے کہ جہاں کوئی بدعت آئے گی سنت وہاں سے رخصت ہو جائے گی، بدعت کسی نہ کسی جگہ سے سنت کو displace کر کے اپنی جگہ بناتی ہے، اسی طرح تصوف کی اصطلاح اس طرح چھاگئی کہ اس نے ہمارے شعور، ہماری فکر اور ہماری زبانوں سے لفظ احسان کو خارج کر دیا۔

مزید برآں بعض چونی کے فلسفیانہ مباحث، جیسے ماہیست وجود، ماہیست زمان وغیرہ، جو مابعد الطبعیات (Metaphysics) کے مشکل مسائل ہیں، صوفیاء کے ہاں زیر بحث رہے ہیں۔ اس لیے کہ ہمارے جو بڑے صوفیاء گزرے ہیں جو تصوف کے امام تھے وہی بہت بڑے فلسفی بھی تھے۔ اس دور کے ایک بہت بڑے مصنف اور مؤلف جو کہ تصوف کے شدید مخالف ہیں، ایک مرتبہ میری ان سے گفتگو ہو رہی تھی تو انہوں نے تسلیم کیا کہ اسلام کے اصل فلسفی صوفیاء ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ فلسفہ بلند ترین منزل پر انہی صوفیاء کرام کے ہاں نظر آتا ہے۔ چنانچہ بدقتی سے بعض فلسفیانہ مباحث بھی تصوف کا جزو لازم بن گئے ہیں۔ جیسے وحدت الوجود اور وحدت الشہود درحقیقت ایک فلسفہ ہے اور اس کا اصل میں "احسان" سے کوئی تعلق نہیں، لیکن چونکہ فلاسفہ اور حکماء وہی صوفیاء ہیں لہذا یہ خلط بحث پیدا ہوا۔ چنانچہ جن لوگوں کو فلسفہ کے چیزیں اور عقائد اسی مباحث سے وہی مناسبت نہیں ہے انہوں نے فلسفہ اور تصوف کو گذرا کر کے دونوں کا انکار کر دیا۔

یہ مختلف اسباب ہیں جن کی بنا پر اسلام کی روحانی تعلیمات کا ایک عرض (dimension) ہمارے ذہنوں سے او جھل ہو چکا ہے۔ چونکہ اس دور میں فضاسائنسی عقلیت پسندی کی ہے کہ جو شے دیکھی جا سکتی ہو، محسوس کی جا سکتی ہو، چھوٹی جا سکتی ہو، جو ہمارے حواس کی گرفت میں آسکتی ہو، جس کی ہم تو شیق کر سکتے ہوں کہ ایسا ہوا ہے یا نہیں، جو ہمارے تجرباتی دائرے کے اندر آرہی ہو۔ بس توجہ اور دیکھی اور بحث و تجویض اسی کے بارے میں ہوتی ہے لہذا ان تمام اسbab نے مل جل کر یہ نتیجہ نکالا کہ دین کی تعلیم کا یہ اہم ترین شعبہ جو بعض اعتبارات سے اصل لب لباب اور اصل مقصود قرار دیا جاسکتا ہے، اس دور میں ہماری نظر وہی سے او جھل ہو رہا ہے۔

## دین کی روحانی تعلیمات اور احیائی تحریکیں

اس دور میں جو احیائی تحریکیں پے درپے ناکامیوں سے دوچار ہو رہی ہیں، میرے نزدیک اس کا سب سے بڑا سبب یہی ہے کہ ایمان کی وہ منزل یا ایمان کا وہ درجہ جس میں ایمان یقین کو پہنچ جائے، وہ ایک burning faith اور ایک living faith کی شکل اختیار کر لے اور اس کی حرارت انسان کو اپنے باطن میں محسوس ہوئی کیفیت نہیں ہے۔ بلکہ کچھ قیل و قال، کچھ فلسفیانہ و متكلمانہ گفتگو اور کچھ دلیل واستدلال سے کوئی بات ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے اور اس کے نتیجے میں کچھ آگے چلتے بھی ہیں تو تھوڑی ویر میں بہت جواب دے جاتی ہے۔ وہ استقامت جو محبت خداوندی سے پیدا ہوتی ہے، غیر موجود ہے۔ اگر پاؤں وہاں جو ہوئے نہیں ہیں تو استقامت ممکن نہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ أَسْتَقَمُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلِكَةُ إِلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَابْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (ختم السجدة)

” بلاشبہ جن لوگوں نے کہا ہمارا رب اللہ ہے، پھر اس پر جم گئے ایسے لوگوں پر فرشتے نازل ہوتے ہیں (اس بشارت کے ساتھ) کہ نہ خوف کرو اور نہ غمگین ہو اور جنت کی بشارت پاؤ جس کا کہ تم سے وعدہ کیا گیا ہے۔“

اگر یہ استقامت نہ ہوگی تو دائیں باعثیں سے کسی راہ سیر (short cut) کی تلاش ہوگی اور فوری نتیجہ برآمد کرنے کی کوشش کی جائے گی۔ یہ جو احیائی تحریکیں پے بہ پے ناکامیوں سے دوچار ہو رہی ہیں اس کا جب آپ گھرائی میں تجزیہ کریں گے تو معلوم ہو گا کہ مسئلہ وہی ہے جو میں عرض کر چکا ہوں۔ انسان کی حقیقت کو اگر نہیں سمجھا جیسا کہ قرآن میں بیان ہوئی ہے تو اسلام کے روحانی نظام کو سمجھنا ممکن نہیں۔ اگر چہ وہ بطریقہ جلی بیان نہیں ہوئی، لیکن وہ لوگ جو اشارات سمجھنے کی استعداد رکھتے ہیں انہوں نے اسے سمجھا ہے اور بیان کیا ہے۔ انسان کا وجود مرکب وجود ہے، ایک اس کا حیوانی وجود ہے جو اس کے جسد خاکی اور اس کی جان کا مجموعہ ہے، جبکہ ایک اس کا روحانی وجود ہے جو اس کی روح پر مشتمل ہے۔ دونوں کا علیحدہ آزاد (independent) شخص ہے، دونوں اپنے اپنے تقاضے رکھتے ہیں اور یہ تقاضے بہت حد تک ایک دوسرے سے متصادم اور متضاد ہیں۔ دونوں کے رحمانات میں بعد المشرقین ہے ایک ادھر کھینچتا ہے تو دوسرًا ادھر کھینچتا ہے۔ ایک کا زخم پستی کی طرف ہے تو دوسرے کا زخم

بلندی کی طرف ہے۔ ایک کامبڈا (origin) ہی بلندی ہے اور دوسرا وہ ہے کہ جس کا وجود خاک سے قائم ہوا ہے۔ اس اعتبار سے اگر اس حقیقت کو نہیں جانا جائے گا تو روحانی تعلیمات اور روحانی نظام کا بحثنا نقطعاً محال اور ناممکن ہے۔

یہ بات واضح رونی چاہیے کہ صرف نبی کی تعلیمات کامل ہوتی ہیں، باقی جو بھی دین کے مصلحین، مفکرین اور اصحاب علم ہیں ان کا علم و فکر درجہ پر درجہ ترقی کرتا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: «لَتَرْسِكُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ» (الإنشقاق) ”تم لازماً سیر ہی بے سیر ہی چڑھو گے“۔ چنانچہ ہمارے ہاں بھی اسلامی مفکرین سے ایک خطاب ہوئی۔ یہ بات تو واضح رہی کہ ایک اسلامی ریاست ایک تحریک کے نتیجے میں قائم ہو سکتی ہے، لیکن اس بات کا شعور کہ اس اسلامی تحریک کے افراد کارکے اندر ایمان کی ایک خاص گہرائی اور کیرائی درکار ہے، اس نقطہ کے حوالے سے کوتاہی محسوس ہوتی ہے۔ آج ہمارے معاشرے میں اسلام ایک سوروٹی عقیدہ ہے، ہم پیدائشی طور پر مسلمان ہیں مگر ایمان حقیقی کی وہ صورت کہ ہر شے میں اللہ ہی فاعل حقیقی نظر آئے شاذ ہے۔ اکبرالہ آپادی نے کہا تھا۔

تو خاک میں مل اور آگ میں جل جب خشت بنے تب کام چلے

ان خام دلوں کے عضر پر تعمیر نہ کر بنیاد نہ رکھ!

چنانچہ ایمان کی بنیاد میں مستحکم کیجیے۔ ایک زندہ یقین جو تحریک اسلامی کے کارکنوں کے وجود میں سراحت کیے ہوئے ہوایسا ایمان درکار ہے۔ صحابہ کرام ﷺ کے ایمان کی شدت (intensity) ایمان بالشهود کی مانند تھی، جیسا کہ حدیث میں ایک صحابی کا قول آتا ہے: ((وَلَكَانَى أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ ..... وَلَكَانَى أَسْمَعُ عُوَاءَ أَهْلِ النَّارِ))<sup>(۱)</sup> ”گویا میں اہل جنت کو اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں، اور گویا میں جہنمیوں کی جیخ دیکھ رہا ہوں“۔ جب تک یہ کیفیت پیدا نہیں ہوتی اور اسلامی تحریک کے کارکنوں کی معتقد بہ تعداد کی تربیت اس انداز میں نہیں ہوتی بظاہر احوال کامیابی کا کوئی تصور ممکن نہیں۔

یہاں میں مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی<sup>۲</sup> کے چند جملے نقل کر رہا ہوں جو قیامِ پاکستان کے فوراً بعد ریڈ یو پاکستان پر نشر ہونے والی تقاریر سے ماخذ ہیں:

”فلسفہ و مذہب کی دنیا میں عام طور پر جو تحلیل کا فرمائے دہ یہ ہے کہ روح اور جسم ایک دوسرے کی ضد ہیں، دونوں کا عالم جدا ہے، دونوں کے تقاضے الگ ہیں بلکہ باہم مخالف

<sup>(۱)</sup> الایمان لا بن ابی شیعہ، کیف اصبحت پا حارت بن مالک؟، قال: اجیبت مؤمنا.....

ہیں.....اسلام کا نقطہ نظر اس معاملے میں دنیا کے تمام مذہبی اور فلسفیانہ نظاموں سے مختلف ہے.....”

ان جملوں کے بعد مولانا مرحوم نے اس نقطہ نظر کی پرزوں نقی کی ہے اور اس خوبیت کا انکار کیا ہے۔ میرے خود یہی وہ فکر کی کوتا ہی ہے جس کی بنا پر اسلام کی روحانی تعلیمات اور اس کے روحانی نظام سے نگاہیں بالکل محبوب ہو کر رہ جاتی ہیں۔ تاہم واقعہ یہ ہے کہ یہ صرف مولانا مودودیؒ کا جملہ نہیں ہے بلکہ ایک خاص دور کے طرز فکر کا عکاس ہے۔ مولانا اصلاحی صاحب تو تصوف کے شدید مخالف ہیں۔ ان کے الفاظ تو یہ ہیں کہ ”میں تصوف کو سرا سر ضلالت سمجھتا ہوں“۔ اس سے آگے کی بات آپ کو سید احمد خان، ان کے مقیمین، پھر غلام احمد پرویز اور علامہ مشرقی کے ہاں مل جائے گی۔ یہ تمام وہ مکاتب فکر ہیں جنہوں نے دین پر بطور ”نظامِ زندگی“ غور و فکر کیا ہے اور غلطیوں اور کوتا ہیوں سے دوچار ہوئے ہیں۔ کم از کم مولانا مودودیؒ کے بارے میں یہ عرض کر سکتا ہوں کہ بحیثیت مجموعی ان کا مطالعہ بہت درست ہے، خصوصیت کے ساتھ اسلام کے کامل نظام حیات ہونے کے حوالے سے میری دیانت دارانہ رائے ہے کہ انہوں نے سیاسی اور معاشرتی نظام میں بہت صحیح تغیر کی ہے اور اس کی بہت عمدہ تخریج و توضیح کی ہے۔ لیکن اصل کمی رہ گئی ہے دین کے باطنی پہلو کے حوالے سے جو دین کے ثمرات ہیں، جس کے لیے ہم ”روحانی نظام“ کا لفظ استعمال کر رہے ہیں۔ اس سے بعد ہے، دوری ہے اور بعض حالات میں اس کا انکار ہے۔

### انسان ایک مرکب وجود ہے

اس کے بر عکس اصل حقیقت یہ ہے کہ انسان کا وجود ایک مرکب وجود ہے۔ اس کا ایک وجود، جسد خاکی، مٹی سے بنा ہے۔ اس کی تخلیق کا طریق کارپکجہ بھی ہو یہ ایک الگ بحث ہے۔ اور اس کے اندر ایک روح ہے، جس کا تعلق اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات سے قرار دیا ہے۔ فرمایا:

﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُّوحِي﴾ (الحجر: ۲۹) ”اور جب میں پھونک دوں اس میں اپنی روح میں سے۔“ یہی مضمون انہی الفاظ کے ساتھ سورہ ص (آیت ۲۷) میں بھی آیا ہے۔ اس کی ہم تفصیلی توجیہ نہیں کر سکتے کہ اس کا مفہوم کیا ہے، لیکن بہر حال اس کا possesive mode ہے۔ انسان اور اس کے خالق کے مابین جو محبت ہے اس کا ایک رخ ہے اللہ کا محبت کرنا بندوں کے ساتھ، اور دوسرا رخ ہے انسان کا محبت کرنا اللہ کے ساتھ۔ یہ دوسرارخ اس روحانی نظام کا

اصل موضوع ہے۔ ہمارے وجود کے چونکہ دو پہلو ہیں، لہذا ہمارے اندر محبتیں بھی دو ہیں۔ ایک محبت ہے ”حب الشہوات“، جیسا کہ سورہ آل عمران میں فرمادیا گیا:

﴿رَبِّنَا لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْفَنَاطِيرُ الْمُقْنَطَرَةُ مِنَ الدَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرُثُ ۖ ذَلِكَ مَتَاعٌ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۖ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَابِ﴾ (۲۷)

”لوگوں کے لیے شہوانی خواہشات، عورتیں بیٹے سونے چاندی کے ذہیر نشان زدہ گھوڑے، مویشی اور کھیتی مزین کر دیے گئے ہیں۔ یہ سب کچھ دنیا کی زندگی کا سامان ہے، جبکہ حقیقت میں جو مذکونہ بہتر ہے وہ اللہ کے پاس ہے۔“

ان تمام چیزوں کی محبت انسان کے اندر موجود ہے اور یہ اس کے لیے مزین کردی گئی ہیں۔ لیکن یہ ہمارے کون سے جزو کا حصہ ہیں؟ یہ ہمارے اس حیوانی وجود کی محبت ہے۔ یہ اس وجود کے تفاضل کے ذرائع ہیں۔ اگر یہ محبت نہ ہو تو یہ دنیا کا ہنگامہ یہاں کی رونقیں ختم ہو کر رہ جائیں۔ یہ محبتیں بڑی قوی ہیں، بڑی شدید ہیں، ازروںے الفاظ قرآنی:

﴿وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ﴾ (العادیات) اس کی وجہ سے ساری تہذیب کی رونق ہے، گہما گہی ہے، بھاگ دوڑ ہے۔ یہ سارا معاملہ ان محبتیں پر قائم ہے۔ جہاں تک ہماری روح اور ہمارے روحانی وجود کا تعلق ہے اس کے اندر بھی ایک محبت ہے، لیکن وہ محبت دلبی ہوئی ہے، اس کا ہمیں شعور نہیں ہے، اسے ہم بھلائے بیٹھے ہیں۔ آیت مبارکہ ہے:

﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَإِنَّهُمْ أَنفُسُهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسِيقُونَ﴾ (الحشر) (۱۹)

”ان لوگوں کی مانند ہو جانا جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے ان کو اپنے آپ سے غافل کر دیا۔ یہی لوگ ہیں جو نافرمان ہیں۔“

اپنے آپ سے غافل ہونا اپنے اس روحانی وجود سے غافل ہونا ہے جو اصل انسان ہے، جس کی بنا پر یہ شرف حاصل ہوا کہ انسان مسخود ملائکہ ہنا، اسے خلافت میر آئی، اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّنْ خَلْقِنَا تَفْضِيلًا﴾ (بُنی اسراء ۱۶)

”اور ہم نے عزت دی آدم کی اولاد کو اور سواری دی اس کو بھگل اور دریا میں اور روزی

دی ہم نے ان کو ستری چیزوں سے اور بڑھا دیا ان کو بہتوں سے جن کو پیدا کیا ہم نے  
برائی دے کر۔“

اس اصل وجود کی جانب سے ذہول ہے اور آج کا جدید فکر اس وجود کا انکار کر رہا ہے۔ ہمارے روحاںی وجود کی بھی ایک محبت ہے، لیکن یہ محبت اللہ کی محبت سے عبارت ہے۔ اس کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک خاص تعلق و ربط ہے جسے ہم سمجھنی میں سکتے۔ مولانا رومیؒ نے بڑے پیارے انداز میں ایک شعر میں کہا ہے۔

### الصالے بے تکف بے قیاس

ہست رب النّاس را باجان ناس<sup>(۱)</sup>

یہ ایک ایسا اتصال اور ایسا قرب ہے جسے ہم کسی شے پر قیاس نہیں کر سکتے، اسے ہم کسی مثال سے سمجھ بھی نہیں سکتے۔ اتصال ہے، قرب ہے، انتہائی قرب ہے کہ اس سے زیادہ قرب کا تصور ممکن نہیں۔ اس روحاںی وجود کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا گہر اتعلق اور بڑا گہر ارشاد ہے۔ ہر انسان خود اپنے اندر محسوس کرتا ہے کہ اندر ایک خیر و شر کی کشکش برپا ہے۔ کوئی شے اندر سے چھینچتی ہے برائی کی طرف اور کوئی شے اندر ہے جو مجھے برائی پر ملامت کرتی ہے اور مجھے خیر کی طرف چھینچتی ہے۔ اگر آپ کے پاس ایک ہی روٹی ہے، کچھ اور نہیں ہے اور کوئی سائل آگیا تو آپ کے اندر ایک کشکش ہو گی۔ کوئی قوت کہے گی کہ یہ روٹی اپنے پاس رکھو یہ تو تمہاری ضرورت کو بھی کفایت نہیں کر رہی دوسرے کو حصہ دار بنانے کا کوئی سوال نہیں۔ لیکن کوئی شے اندر ہی اندر آپ کو راغب کرے گی کہ نہیں اس کے پاس ایک بھی روٹی نہیں ہے، اس کو بالکل فاقہ ہو جائے گا، مجھے چاہیے کہ میں اپنی روٹی میں اس کو شریک کروں۔ یہ ایک کشکش ہے جو ہر انسان کا ہر وقت کا تجربہ ہے، ہر ایک کا ذاتی احساس ہے، جسے ہر شخص اپنے اندر محسوس کرتا ہے۔ یہ دو تو تین ہیں جو اندر سے چھینچ رہی ہیں۔ یہ بات اچھی طرح جان لینا چاہیے، جیسا کہ اقبال نے کہا ہے۔

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز

چراغِ مصطفوی مکانِ خلیل سے شرارِ بلوحی

تاریخ میں جو خیر و شر نظر آ رہا ہے انسان کے بالینی خیر و شر کا مظہر ہے۔ اس حوالے سے جدید ماہرین نفیيات کے کام کا مطالعہ بھی مفید ہے۔ فرائد کے بعد نفیيات جدیدہ کے میدان (۱) یہ ایسا اتصال ہے کہ اس کی کیفیت ہا معلوم ہے اور اسے کسی پر قیاس بھی نہیں کیا جاسکتا..... ہاں مگر باری تعالیٰ انسانوں کی ارواح کے ساتھ ہے۔

میں کئی نظریات آئے مگر آج بھی اس کے نظریات کو مانا جاتا ہے۔ گویا وہ نظریات جدیدہ کا باہر آدم ہے۔ فرائد نے بڑی وضاحت کے ساتھ انسان شخصیت کے تین levels متعین کیے ہیں۔ اس کے نزدیک ایک id اور libido ہے، جسے ہم حیوانی داعیات (animal instincts) سے تعبیر کر سکتے ہیں، جو انسان کے اندر سفلی پہلو کا تقاضا بن گرا بھرتے ہیں۔ صحبت مشاہدہ سے فرائد یہاں تک پہنچ گیا جس کا تذکرہ قرآن میں بایں الفاظ آتا ہے: (إِنَّ النَّفْسَ لَا تَمَارِدُ بِالسُّوْءِ) (یوسف: ۵۲) ”یقیناً نفس (انسان کا حیوانی وجود) برائی کا حکم دیتا ہے۔“ اسے تو اپنی غرض ہے اپنا پیٹ بھرنے سے دلچسپی ہے اسے کوئی غرض نہیں کہ حلال ہے یا حرام ہے۔ اسے اس سے کوئی بحث نہیں کہ درستے کا پیٹ خالی ہے یا بھرا ہوا ہے۔ اس کے اندر رخصی جذبہ رکھا گیا ہے جو برا منہ زور ہے۔ یہ اپنی تکمیل چاہتا ہے اسے اس سے بحث نہیں ہے کہ حلال راستہ کون سا ہے اور حرام کون سا ہے۔ اس کے اندر ”حسب تقوٰ“ (urge to dominate) بھی پائی جاتی ہے، جس کے لیے یہ حلال اور حرام، صحیح اور غلط (fair and foul) کی تمیز بھلا بیٹھتا ہے۔ اسی وجہ سے فرائد نفس امارہ کے لیے id and libido کی اصطلاح استعمال کرتا ہے۔ اس کے اوپر ایک انسانی شخصیت ہے، حقیقت باطنی ہے، اس کی انا یا خودی (ego) ہے۔ پھر بلند ترین درجے میں اس کی فوق انا یا ما اور اخودی (super ego) ہے۔ چنانچہ خیر و شر کی کشمکش انسان کے دونوں وجودوں کے مابین جاری ہے۔ ایک اس کا روحاںی وجود ہے اور ایک حیوانی وجود ہے۔ حیوانی وجود خاکی الاصل ہے جب کہ روحاںی وجود کا مبدأ وہ ہے جو ملائکہ کے ہم پلے ہے بلکہ ملائکہ سے بھی افضل ہے۔ اس لیے کہ ملائکہ کو تو انسان کے سامنے سمجھہ ریز کر دیا گیا۔

انسان کے اندر جود و وجود ہیں، دونوں کے تقاضے مختلف ہیں۔ آج شاید اس بات کا مذاق اڑایا جا رہا ہے، لیکن اچھی طرح سمجھ لیجیے کہ اس روح کے لیے جسد حیوانی درحقیقت قید خانہ ہے۔ جسد پر روح کا غالبہ ہو جائے تو پھر پوری دنیا بندہ مومن کے لیے قید خانہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ یہی وہ بات ہے جو نبی مکرم ﷺ نے صراحتاً فرمائی ہے: ((الَّذِينَ يَسْعَنُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ))<sup>(۱)</sup> ”دنیا مومن کے لیے قید خانہ ہے اور کافر کے لیے جنت کی مانند ہے۔“

(۱) شعب الایمان للبیهقی، الناسع والثلاثون من شعب الایمان وهو باب فی المطاعم ..... الفصل الثاني فی ذم کثرة الاكل۔

روح ہمارے حیوانی وجود کے پھرے میں قید ہے اور اپنے رب کی طرف رجوع کرنا چاہتی ہے۔ اس کا میلان رب کی طرف ہے اسے اگر تکین حاصل ہوتی ہے تو ذکر رب سے ہوتی ہے اسے اگر ان شرح ہوتا ہے تو معرفت رب سے ہوتا ہے۔ وہ ایک دلکشی ہوئی بھٹی ہے جس کے اندر محبت خداوندی جوش مار رہی ہے۔ میں جان بوجھ کر لفظ عشق استعمال نہیں کر رہا، اس لیے کہ یہ لفظ قرآن و سنت میں استعمال نہیں ہوا، فارسی شاعری میں آیا ہے۔ اس کا مفہوم درست ہے لیکن ہمیں چاہیے کہ ہم ان اصطلاحات کی طرف رجوع کریں جو کتاب و سنت میں آئی ہیں۔ نئے الفاظ جب بھی آئیں گے اضافی مفہوم لے کر آئیں گے تاہم عارضی طور پر نئی اصطلاحات کا استعمال ناگزیر ہے۔ ہر دور میں جو ذہنی صغریٰ کبریٰ بنتا ہے وہ اس بات پر مجبور کرتا ہے کہ ذہنی رابطے اور ابلاغی (communication) کے لیے جدید اصطلاحات کا استعمال کیا جائے۔ لیکن ان کو مستقلًا اختیار نہیں کرنا چاہیے۔

لفظ عشق مولانا روم نے استعمال کیا ہے۔ اسی طرح دور حاضر میں رویٰ تانی علامہ اقبال نے بھی یہ لفظ استعمال کیا ہے۔ جب کہ قرآن و سنت لفظ محبت استعمال کرتے ہیں۔ بہر کیف محبت خداوندی کی ایک آگ روح کے اندر ہے۔ اکثر ویژت انسانوں کا حیوانی وجود اس روح کو دبائے ہوئے ہوتا ہے، چنانچہ اس کے بھاری بوجھ تلے یہ روح سکتی رہتی ہے، ترپتی ہے، بے چینی محسوس کرتی ہے، لیکن ہمارے جسم کے تقاضے، بطن و فرج کے تقاضے ہماری شہوات، ہمارے اوپر اس طرح مسلط ہیں اور ان ہی پر ہماری توجہ اتنی مرکوز ہے، ان کے لیے ہماری بھاگ دوڑ اس شدت کے ساتھ ہمور رہی ہے کہ اپنے دوسرے وجود کی طرف توجہ ہی نہیں ہوتی۔ وہ ایک طرح سے بالکل نظر انداز (ignore) ہو کر ایک طرف ترپتی رہتی ہے، ایک عرصہ تک بے چینی رہتی ہے، مگر بالآخر ہوتا یہ ہے کہ روح گویا اس مادی وجود کے اندر وہنی ہو کر رہ جاتی ہے اور یہ چلتا پھرتا انسان اس روح کے لیے مقبرہ بن جاتا ہے۔ بلکہ اس کے لیے لفظ "تعزیہ" استعمال کر لیجئے۔ اس لیے کہ تعزیہ چلتا ہے، مقبرہ کسی ایک جگہ پر کھڑا رہتا ہے۔ یہ انسان روحانی طور پر مر چکا ہے اس کی روح وہنی ہو چکی ہے۔ اب جن آیات کامیں نے شروع میں حوالہ دیا تھا، ان پر غور کر لیجئے:

هُوَ نَفْسٌ وَّمَا سَوْنَهَا ⑦ فَالْهُمَّ هَا فُجُورَهَا وَتَقْوِيلَهَا ⑧ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّهَا ⑨ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّهَا ⑩ ﴿الشمس﴾

"اور قسم ہے نفس کی اور جیسا کہ اسے اس نے ٹھیک بنادیا۔ پھر سمجھ دی اس کو فرمائی کی

اور تقویٰ کی۔ تحقیق مراد کو پہنچا جس نے اس کو سنوارا۔ اور نامرا درہ واوہ جس نے اسے خاک میں ملا چھوڑا۔“

ایک تو اس کا ظاہری مفہوم ہے جو ہر ایک کے سامنے ہے۔ کامیاب ہو گیا وہ جس نے اپنے نفس کو پاک کر لیا، اس کو سنوار لیا، اس کو رزالل سے پاک کر لیا۔ اور نامکام ہوا جس نے اس کو مٹی میں دبادیا۔ دَسْ، يَدُسْ کے معنی ہوتے ہیں گاڑ دینے اور دبادینے کے۔ قرآن مجید میں کفار مکہ کے بارے میں آیا ہے کہ ان کا حال یہ ہے کہ کسی کے گھر مٹی پیدا ہو جاتی ہے تو اس فکر میں بستلا ہو جاتا ہے کہ اس کو ذلت برداشت کرتے ہوئے زندہ رکھوں یا مٹی میں دبادوں؟ **(إِيمِسْكَهُ عَلَى هُوْنَ أَهُمْ يَدُسُّهُ فِي التُّرَابِ ۚ)** (النحل: ٥٩) اسی طرح آپ غور کریں کہ فلاج کامیابی کو کہتے ہیں، لیکن یہ لفظ بناء ہے فَلَحَ يَقْلُحُ سے، جس کے معنی ہوتے ہیں کسی چیز کو پھاڑنا، توڑنا۔ عربی محاورہ ہے: إِنَّ الْحَدِيدَ بِالْحَدِيدِ يُفْلُحُ ”لوہا لوہے سے کامیاب ہے۔“ **”فُلَّاحٌ“** جدید عربی میں کسان کو کہتے ہیں کہ وہ اپنے ہل کی نوک سے دھرتی کے سینے کو چیرتا ہے۔ اسی طرح انسان کے مادی وجود کے اندر اس کی اصل حقیقت مفسر ہے۔ لہذا اس مادی وجود کو کچھ توڑنا پھوڑنا ہو گا اور اس میں سے اصل حقیقت کو برآمد کرنا ہو گا۔ دراصل لفظ فلاج کے اندر وہ حقیقت مفسر ہے کہ کوئی شے سینے میں کہیں دلبی ہوئی ہے۔ سورۃ المؤمنون کی پہلی آیت **(قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۖ)** کا شاہ ولی اللہ دہلویؒ کے فرزند ارجمند شاہ عبدال قادر دہلویؒ نے ”موضع القرآن“ میں بہترین ترجمہ کیا ہے: ”کام نکال لے گئے وہ اہل ایمان“..... جسے کوئی شے دفن تھی، بند تھی، اس پر غلاف آپ کا تھا، اس پر پردے آگئے تھے، اسے پھاڑا ہے، توڑا ہے اور اس میں سے اس حقیقت کو برآمد کیا ہے۔ یہ ہے فلاج کی اصل حقیقت۔ اسی طرح ایک جملہ اپنیشید میں ہے، جسے میں اکثر quote کیا کرتا ہوں۔ کیونکہ حکمت کے بارے میں ہمارا تصور یہ ہے کہ یہ نوع انسانی کی مشترک متعال ہے۔ حدیث میں آتا ہے: ((الْكَلِمَةُ الْحِكْمَةُ ضَالَّةُ الْمُؤْمِنِ فَحَيْثُ وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُّ بِهَا)) (۱) حکمت کی بات تو مومن کی گشته متعال کی ماشند ہے۔ وہ اس کا زیارہ حقدار ہے جہاں بھی اسے پائے۔ چنانچہ اپنیشید کا جملہ ہے:

*“Man in his ignorance identifies himself with the material sheets which encompass his real self.”*

”انسان اپنی تادائی اور جہالت میں اپنے آپ کو اُن مادی غلافوں سے تعبیر کر بیٹھتا ہے۔“

(۱) جامع الترمذی، کتاب العلم، باب ما جاء فی فضل الفقه على العبادة.....

جن کے اندر اس کی اصل حقیقت مضمراً اور پہاں ہے۔“

اصل حقیقت اس کی روح ہے جو اس کے جسد خاکی میں پھونگی گئی تھی۔ ذہن میں رکھیے ہمارے اکثر متکلمین کے نزدیک روح ایک ”جسم لطیف“ ہے اور جس ”جسم کثیف“ ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ یہ صرف ایک معنوی حقیقت ہو جس کا کوئی وجود نہ ہو۔ اور یہ معاملہ ہمارے جسم سے ما درا ہے، اس کو ہم نہیں جان سکتے۔ میں ایک سادہ سی بات عرض کیا کرتا ہوں کہ ہمیں تو آج تک یہ بھی معلوم نہیں کہ ہماری جان کا ہمارے جسم سے کیا تعلق ہے؟ آپ فریابوجی کی ضخیم سے ضخیم کتابیں پڑھ جائیے، کہیں پہاں نہیں چلے گا کہ جان کا تعلق جسم سے کس طور سے ہے، کس عضو سے ہے۔ غیند کا ہمیں آج تک پہاں نہیں کہ دماغ کے کس گوشے میں ہے کہ switch on کریں تو آدمی جاگ جائے off کریں تو آدمی سو جائے۔ یہ سب ہماری پہنچ اور دستیں سے بہت بعید ہے۔ اگر جان کے بارے میں ہمیں معلوم نہیں تو روح اس سے کہیں لطیف تر حقیقت ہے۔ اس تعلق پر مولانا شبیر احمد عثمانی<sup>(۱)</sup> نے اپنے حواشی میں بہت خوب صورت انداز میں یہ فارسی شعر تقلیل کیا ہے۔

جان نہاں در جسم او در جان نہاں

اے نہاں اندر نہاں اے جان جان<sup>(۱)</sup>

یہ ہے ہمارا روحانی وجود۔ ہوتا یہ ہے کہ جب ہمارا مادی وجود اس کے تقاضے اور ہمارے سفلی میلانات روح پر چھا جاتے ہیں تو مادی وجود کے اندر روح دفن ہو کر رہ جاتی ہے۔ آگے الفاظ ہیں: «وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّهَا<sup>(۱)</sup>» (الشمس) یعنی نامراد ہوا وہ جس نے اپنی روح کو دفن کر دیا۔ ایک اور مقام پر غور کیجیے:

﴿وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا، وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا، وَلَهُمْ أَذْانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا، أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ<sup>(۲)</sup>﴾ (الاعراف)

”ہم نے انسانوں اور جنوں میں سے بہت سوں کو پیدا کیا ہے جہنم کا ایندھن بننے کے لیے۔ ان کے دل ہیں مگروہ ان سے غور و فکر نہیں کرتے، ان کی آنکھیں ہیں مگروہ ان

(۱) ”روح ہمارے جسم کے اندر پوشیدہ ہے اور وہ (ذاتی باری تعالیٰ) ہماری روح کے اندر پوشیدہ ہے۔ ... اے وہ جو دوں میں پوشیدہ ہے اے جان جان!“

سے دیکھتے نہیں، ان کے کان ہیں مگر وہ ان سے سنتے نہیں۔ یہ جانوروں کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی گئے گزرے، یہی لوگ غافل ہیں۔“

یہ تعبیر کا ایک انداز ہے۔ یہاں جبر و قدر کی بحث کو ذہن سے ذرا دور رکھئے! اب اس کی تعبیر کیا ہے؟ یہ جہنم کا ایندھن بننے والے انسان کون ہیں؟ ان کی حقیقت کیا ہے؟ یہ کون سانتا ہے جس کی لفی ہو رہی ہے؟ کون ساد کھنا ہے جس کی لفی ہو رہی ہے؟ کیا ابو جہل اندھا اور بہرا تھا؟ کیا ابو لہب اندھا اور بہرا تھا؟ یہ تو بظاہر بڑے سوچھ پوچھو والے اور بھلے چٹکے لوگ تھے۔ ابو لہب کی تو بڑی بڑی مولیٰ آنکھیں تھیں؛ بہت سرخ و سفید رنگ تھیں، ہر اعتبار سے ایک خوب رو اور خوبصورت انسان۔ لیکن قرآن کیوں کہہ رہا ہے کہ یہ اندھے ہیں؟ کون سی ان کی بیٹائی ہے، کون سی ساعت ہے جو مغلل ہو چکی ہے؟ وہ کون سادل ہے جس پر مہر لگ چکی ہے؟— یہ روح کی حقیقتیں ہیں جن کو بیان کیا جا رہا ہے کہ وہ مر چکی ہیں۔ وہ اب (آمَوَاتُ غَيْرُ أَحْيَاً) (النحل: ۲۱) ہیں۔ یہ مردہ ہیں، زندہ نہیں ہیں۔ ان کے بارے میں فرمایا گیا: (إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى) (النحل: ۸۰) ”ابے نبی ﷺ آپ مردوں کو نہیں سنا سکتے!“ اس آیت کا تعلق خواہ مخواہ سماع موتی سے جوڑ دیا گیا ہے۔ یہ ان مردوں کے بارے میں نہیں کہا جا رہا جو قبروں میں دفن ہو چکے ہیں۔ یہ تو وہ ہیں جو زندہ چلتے پھرتے نظر آرہے ہیں۔ اس کے بارے میں بڑی پیاری تعبیر اقبال کے صریح میں ہے کہ ”روح سے تھا زندگی میں بھی تھی جن کا جسد“۔ ایک Biological Life تو تھی، ایک حیات حیوانی اندر موجود تھی، لیکن وہ روح ربانی ختم ہو چکی تھی، سلب ہو چکی تھی، یادہ مقبرے یا تعریے کے اندر محفوظ تھی۔ ان کے بارے میں فرمایا: (أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامُ)، ”یہ لوگ چوپا یوں کی مانند ہیں،“ یہ انسان نظر آتے ہیں، حقیقت میں چوپائے ہیں۔ یہ دو ٹانگوں پر چلنے والے انسان کی شکل میں حیوان ہیں۔ اور حیوان بھی کیسے کیسے؟؟

مولانا احمد علی لاہوریؒ اپنا ایک مکاشفہ بیان فرمایا کرتے تھے جسے متعدد حضرات نے ان سے براہ راست سنائے۔ انہوں نے مجھے بتایا کہ مولانا کہتے تھے کہ میں نوجوانی کے دور میں لاہور کے کشمیری بازار جو اس وقت بڑا گنجان آباد علاقہ تھا، چلا گیا۔ اچانک ایک بزرگ درویش مجھے ملے اور انہوں نے کہا میں کسی انسان سے ملا چاہتا ہوں، تم مجھے کسی انسان کی خبر دے سکتے ہو؟ (انس نم آرزوست!) اس پر مولانا نے کہا کہ آپ کو انسان نظر نہیں آ رہے؟ بھرا بازار ہے، گاہک ہیں، دکاندار ہیں۔ ان بزرگ نے جذب کی کیفیت میں کہا، میاں! مجھے تو

یہاں کوئی انسان نظر نہیں آ رہا۔ ان کا یہ فرمانا تھا کہ بس اچانک مجھے بھی ایسا محسوس ہوا کہ کسی دکان پر کوئی بندرا کسی پر کوئی بھیڑ یا بیٹھا ہے اور کہیں کوئی سورچل رہا ہے۔ اصل میں ان کی شخصیتوں کی جو معنوی حقیقت تھی گویا وہ منکشف ہو کر سامنے آگئی۔ لباس پہنے ہوئے سفید پوش انسان کی حقیقت معنوی چھپی ہوئی ہے۔ اصل شخصیت جو مضر ہے وہ ایک سور کی شخصیت ہے، جس کے اوپر شہوت بری طرح چھائی ہوئی ہے۔ کوئی حریص بندرا کی صورت میں ظاہر ہوا، کوئی بھیڑ یا ہے جو کائنے اور چیرنے کے لیے بے تاب ہے۔ یہ انسان کا معاملہ ہے۔ قرآن مجید نے تو پھر بھی نرم الفاظ استعمال کیے ہیں: ﴿أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامُ بَلْ هُمْ أَضَلُّ﴾، یہ لوگ چوپا یوں کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی گئے گزرے ہیں۔ اس لیے گئے گزرے ہیں کہ حیوانوں کو تو پیدا ہی اس سطح پر کیا گیا تھا، لہذا وہ اس سطح پر ہیں تو ان کے لیے کوئی عار اور شرم کی بات نہیں ہے، مگر انسان کا تو معاملہ یہ ہے: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ (التین) "تحقیق ہم نے انسان کو بہترین انداز پر تخلیق کیا"۔ وہ احسن تقویم پر پیدا ہونے والا انسان اس پستی میں بنتا ہے۔ یہ مضمون قرآن مجید میں بارہا آیا ہے۔ اہم مضامین قرآن مجید میں کم از کم دو چکرہ ضرور ملیں گے۔ چنانچہ نوٹ کریں کہ یہی مضمون سورۃ الحج میں باس الفاظ آیا ہے:

﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَكُوْنُوا لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ أَذْنُونَ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾ (الحج)

"کیا وہ لوگ زمین میں گھوسمے پھرے نہیں کہ ہوتے ان کے دل کہ وہ ان سے سوچتے، یا ہوتے ان کے کان کہ وہ ان سے سنتے؟ پس آنکھیں اندر ہی نہیں ہوتیں بلکہ وہ دل اندر ہے ہو جاتے ہیں جو سینوں میں ہیں۔"

آنکھیں اندر ہی نہیں ہوا کرتیں، دل اندر ہے ہو جاتے ہیں۔ ابو جہل کی آنکھ اندر ہی نہیں تھی، دل اندر تھا۔ یہ ہے روحانی وجود کی حقیقت جس کے لیے امام الہند شاہ ولی اللہ دہلوی "ملکیت" اور "بھیت" کی اصطلاح استعمال کرتے ہیں۔ شیخ سعدی کا شعر ہے۔

آدمی زادہ طرف مجون است

از فرشتہ مرشدہ وز حیوال<sup>(۱)</sup>

(۱) اولاً و آخر محبوب مجنون مرکب ہے۔ اس میں فرشتوں والی صفات بھی ہیں اور حیوانوں والی بھی!

انسان کی شخصیت کے دو رخ ہیں، اس میں ملکیت بھی ہے اور بیمیت بھی ہے۔ اس میں حیوان بھی ہے، فرشتہ بھی۔ لیکن جب وہ حیوان غالب آ جاتا ہے اس طور سے کفر شتے والی صفت دفن ہو جاتی ہے تو پھر وہ انسان وجود میں آتے ہیں جو غالب اکثریت میں نظر آ رہے ہیں۔ دوسری جانب اس دلدل سے نکلنے کے لیے سورۃ الحسن میں فرمایا: ﴿أَلَا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ﴾ (۶) ”سوائے ان لوگوں کے جو ایمان لائے اور عمل صالح کیے، پس ان کے لیے اجر ہے بے حساب۔“

### سلوکِ قرآنی کے تین مرحلے

اگر شعورِ ہوش، توجہ اور خوبیہ ہو جائے تو اب تین مرحلے ہیں جن سے گزرنا ہو گا۔

(۱) مجاہدہ مع النفس: سلوکِ قرآنی کا سب سے پہلا مرحلہ مجاہدہ مع النفس کا ہے۔ ہم یہ جان پکے ہیں کہ اصل شے ہماری باطنی کشمکش اور ہمارے نفس کی افقارہ بالشوء ہونے کی کیفیت ہے۔ یہی ہے جو لوگوں کی اس ہلاکت کا باعث ہے کہ وہ زندہ ہوتے ہوئے حقیقت کے اعتبار سے مردہ ہیں، اس لیے کہ ان کی باطنی صلاحیت سلب ہو چکی ہے اور وہ اب حیوانوں کا سادیکھنا دیکھ رہے ہیں اور حیوانوں کا ساستا سن رہے ہیں۔ انسانی دیدن اور انسانی شنیدن انہیں حاصل نہیں۔ اسی لیے اقبال نے کہا ہے۔

دم چیست؟ پیام است! شنیدی نہ شنیدی؟

در خاک تو یک جلوہ عام است! ندیدی؟

دیدن دگر آموز! شنیدن دگر آموز!

اقبال عی نے کہا تھا۔

ہے ذوقِ تجلی بھی اسی خاک میں پہاں

غافل تو زرا صاحب اور اک نہیں ہے!

چنانچہ پہلا مرحلہ ہے مجاہدہ مع النفس۔ اس کے لیے تین اصلاحات ذہن میں نامک لیجیے:  
۱۔ ضبط نفس، ۲۔ تہذیب بیرونی، ۳۔ تزکیہ نفس۔ اس روح کو اگر پرداں چڑھانا ہے، اگر اس کی ترقی پیش نظر ہے، اگر چاہتے ہیں کہ یہ بیدار ہوا سے تقویت پہنچے ہمارے وجود پر غالب آئے تو اس کو اتنا قوی اور تو انا کرنا ہو گا کہ یہ نفس پر قابو یافتہ ہو جائے۔ اس کی بہترین مثال ہمارے بزرگ دیتے چلے آئے ہیں کہ جسم درحقیقت مرکب (سواری) ہے، جبکہ ہمارا روحانی وجود

ہماری انا، یا علامہ اقبال کے فلسفے کے مطابق ہماری خودی را کب ہے یہ گھوڑے کے اوپر سوار ہے اور یہ گھوڑا بہت منزد و زور ہے۔ اگر راکب کمزور ہو تو وہ گھوڑے کے رحم و کرم پر ہے وہ جدھر چاہے اسے لے جائے اور جس کھانی میں چاہے چخ دے۔ لیکن اگر راکب (سوار) تقویت پا گیا ہے، مضبوط ہے، تو انہا ہے جما بیٹھا ہے تو پھر گھوڑا اس کے لیے سرمایہ (asset) ہے۔ وہ اسے استعمال کرے گا، خیرات و حسنات اسی کے ذریعے سے کمائے گا، اسی کے ذریعہ اکتساب اعمال کرے گا، اور یہی استعداد ہے جو اس کے بروئے کار آئے گی۔ یہ اس گھوڑے کی مانند ہے جس پر آپ سوار ہو کر منزلِ مقصود کی طرف چلے جا رہے ہیں، بشرطیکہ اس پر آپ کا کنٹرول ہو۔ اور اگر صورت بر عکس ہو جائے اور گھوڑا آپ پر قابو پالے چونکہ آپ کمزور ہیں تو پھر آپ کا جو حشر ہو گا وہ سب کو معلوم ہے۔ یہ ضبط نفس، تہذیب نفس اور ترقیہ نفس اسی لیے ہیں کہ روح کا جسم پر کنٹرول رہے۔ قرآن حکیم میں آتا ہے:

(وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى) ۚ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ

الْمَأْوَى ۝ (التزعـت)

”اور جو کوئی ڈر تار ہا اپنے رب کے حضور کھڑے ہونے سے اور دکتار ہا اپنے نفس کو خواہشات سے توجہت ہی اس کا شکانہ ہے۔“

اور حدیث رسول ﷺ میں وضاحت ہے کہ:

((الْكَيْسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ)) (۱)

”اصل ہوشمند اور باشورو وہ لوگ ہیں جو اپنے نفس کو قابو میں رکھیں۔ (اسے اپنا مجموع اور مطیع بنا سیں) اور عمل کریں موت کے بعد والی زندگی کے لیے۔“

اس حوالے سے عبادات کی پابندی بہت ضروری ہے۔ پہلی عبادت نماز ہے جو اسلام کا رکن ہے اور ایمان کی تجدید و آبیاری کا اور غفلت سے بچانے کا بہترین ذریعہ ہے۔ پانچ وقت ماحول سے نکل کر عہد کو تازہ کرو۔ اپنے پور دگار کے حضور بحمدے میں گروہ لوح جیں تازہ کرو، اپنا عہد بندگی استوار کرو: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) ۚ ”ہم تیری ہی بندگی کرتے ہیں اور کریں گے اور تجوہ ہی سے مدد مانگتے ہیں اور ما نگیں گے۔“

(۱) جامع الترمذی، کتاب صفة القيامة والرقائق والورع ... باب ماجاء في صفة اواني الحوض ..... و کتاب الزهد لا حمد بن حنبل۔

ترکیہ نفس کے حوالے سے دوسری اہم عبادات روزہ کی ہے جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ باقی تمام نیکیوں کا بدله تو دس سے ستر گناہ تک ملے گا، لیکن ((الصَّوْمُ لِيٰ وَآتَنَا أَجْزِيٰ بِهِ))<sup>(۱)</sup> ”روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جز ادؤں گا“۔ عبادات میں اس کی امتیازی شان یہ ہے کہ یہ نفس کو لگام دینے کا سب سے موثر ذریعہ ہے۔ یہ ضبط نفس اور تہذیب نفس کا بہترین طریقہ ہے۔ اسی لیے فرمایا گیا: ((الصَّوْمُ جُنَاحٌ)) ”روزہ ڈھال ہے“، نفس کے حملوں سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنا ہے تو روزے کی ڈھال اپنے ہاتھ میں لو۔

مزید برآں ترکیہ نفس کے لیے موثر ترین شے انفاقی مال ہے۔ میں اس بارے میں اپنا احساس آپ کے سامنے لانا چاہتا ہوں کہ اگر کوئی شخص دوسری عبادات کے ڈھیر کے ڈھیر لگادے لیکن جنل اس کے اندر رہ گیا، مال کی محبت رہ گئی تو یہ بات قرآن و سنت کے واضح نصوص سے معلوم ہوتی ہے کہ ترکیہ نہیں ہوا۔ محض دھوکا اور فریب ہے جسے ترکیہ سمجھا جا رہا ہے۔ کسی کو مشکل میں دیکھ کر اگر دل سے مدد کرنے کا جذبہ نہیں ابھرتا تو ابھی ترکیہ نفس کی منزل بہت دور ہے۔ چنانچہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ((مَنْ يُحِرِّمُ الْوِفْقَ يُحْرَمُ الْخَيْرُ كُلُّهُ))<sup>(۲)</sup> ”جو شخص دل کی زمی سے محروم کر دیا گیا وہ کل کے کل خیر سے محروم کر دیا گیا“۔ اس لیے کہ نفس کی اصل بیماری ”حسب دنیا“ اور اس کی علامت ”حسب مال“ ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے: (وَأَعْمَأَ مَنْ بَيْخَلَ وَاسْتَغْنَى)⑧ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى ⑨ فَسَيِّسِرُهُ لِلْعُسْرَى ⑩ (الیل) ”اور جس نے بخیل کیا اور بے پرواہ رہا، اور جھوٹ جانا اور جھٹلا یا نیکی کو اوس کو ہم کنج کنج پہنچا دیں گے سختی میں“۔ قرآن نے یونہی نہیں کہہ دیا: (لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تَنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تَنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ)⑪ (آل عمران) ”تم نیکی کی حقیقت کو اس وقت تک نہیں پہنچ سکتے جب تک خرچ نہ کرو اس میں سے جسے محبوب رکھتے ہو، اور جو کچھ تم خرچ کرتے ہو اللہ تبارک و تعالیٰ اسے جاننے والا ہے“۔ علاوه ازیں آیت البر میں فرمایا گیا:

﴿وَلِكِنَّ الْبِرَّ مَنْ أَمْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلِكَةِ وَالْكِبِرِ وَالنِّسَاءِ وَأَتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبَّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسْكِينَ وَأَئْنَ السَّبِيلُ﴾

(۱) صحيح البخاري - وصحیح مسلم - وجامع الترمذی، کتاب الصوم، باب ما جاء في فصل الصوم۔

(۲) سنن ابی داؤد، کتاب الادب، باب فی الرفق۔

وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكُوَةَ وَالْمُوْفُونَ  
بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلِهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبُشَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبُشَاءِ  
أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿٤﴾ (البقرة)

”بلکہ اصل نیکی اس کی ہے جو ایمان لا یا اللہ پر یوم آخر پر فرشتوں پر کتابوں پر اور  
انجیاء پر۔ اور دیا اس نے مال اس کی محبت کے علی الرغم رشتے داروں کو تمیموں کو  
محتاجوں کو مسافروں کو اور گردنوں کے چھڑانے میں۔ اور قائم کی اس نے نماز  
اور ادا کی زکوٰۃ۔ اور پورا کرنے والے اپنے عہد کے جبکہ کوئی باہم معاہدہ کر لیں۔ اور  
با شخصوص صبر کرنے والے فقر و فاقہ میں تکالیف و مصائب پر اور جنگ کے وقت۔ یہی  
ہیں وہ لوگ کہ جو واقعہ راست باز ہیں، اور یہی ہیں وہ لوگ جو ہمیہ ملتی ہیں۔“

یہاں نماز اور زکوٰۃ کو علیحدہ اور ایتائے مال کو علیحدہ ذکر کیا گیا۔ ”خرج کرو اللہ کی راہ  
میں!“ یہ ہے اصل میں تزکیہ نفس کا موثر ترین ذریعہ اور اگر خدا نخواستہ اس سے صرف نظر کیا گیا تو  
مطلوب حاصل نہیں ہو گا۔ ہر عبادت کی اپنی تاثیر ہے۔ ان عبادات میں اپنی اپنی نورانیت ہے، ہر  
ایک کی اپنی افادیت ہے۔ لہذا اگر ایتائے مال کو pass کر دیا گیا، اگر حب مال کی کیفیت  
جوں کی توں رعنی، اگر بخل باقی رہا، (الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ ﴿٢﴾) (الهمزة) ”جس نے سمیٹا  
مال اور گن گن کر رکھا،“ کی کیفیت برقرار رہی تو یہ وہ bottle neck ہے جو انسانی شخصیت کے  
ارتقاء میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ اس رکاوٹ کو قرآن مشکل گھائی سے تعبیر کرتا ہے:

﴿فَلَا أَفْتَحْ مَعْقَبَةً ﴿١﴾ وَمَا آدْرَلَكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿٢﴾ فَلَكُ رَقَبَةٌ ﴿٣﴾ أَوْ إِطْعَمْ فِيْ  
يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿٤﴾ تَرِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿٥﴾ أَوْ مُسِكِنًا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴿٦﴾ (البلد)

”پھر بھی وہ اس گھائی کو عبور نہ کر سکا، اور تمہیں کیا پتا کہ وہ گھائی کیا ہے۔ کسی کی گروں  
چھڑا دینا، یا پھر کسی بھوک والے دن میں کھانا کھلا دینا، کسی رشتہ دار تمیم کو یا کسی مسکین کو  
جو منی میں زل رہا ہو۔“

اگر یہ کام نہیں کر سکے تو دوسرا عبادات کے ڈھیر کے ڈھیر بھی علاقی نہیں کر سکتے۔ ہر عبادت کی  
اہمیت اپنی جگہ مسلم ہے۔ جیسے آپ کو معلوم ہے، نماز میں آپ لاکھوں کروڑوں پڑھ لیں، فرض  
روزے کا قائم مقام کوئی نماز نہیں بن سکتی۔ اسی طرح نماز اور روزہ آپ کتنا ہی کر لیں زکوٰۃ کے  
وہ قائم مقام نہیں بن سکتے۔ زکوٰۃ فرض ہے اور زکوٰۃ ہی دی جائے گی تو فرض ادا ہو گا۔ ہر شے کا

اپنا مقام ہے۔ جہاں تک نماز کا تعلق ہے وہ اصل میں تجدید ایمان کا موثر ترین ذریعہ ہے ذکر اور یاد دہانی ہے۔ اس کے بعد روزہ نفس کے تقاضوں کو لگام دینے کا سب سے موثر ذریعہ ہے۔ ساتھ ہی نفس کا سب سے بڑا رذیلہ مال کی محبت ہے اور اس کا علاج ”انفاق فی سبیل اللہ“ ہے۔ یہ ہے وہ جامع پروگرام جس سے یہ مجاہدہ مع النفس ہو گا۔ اس سے آپ نفس کے منہ زور گھوڑے کو لگام دیں گے۔ اس سے گویا آپ کا پہلا مرحلہ طے ہو گیا۔

(۲) **حَبْ رَبٌّ** : دوسرا مرحلہ ”حَبْ رَبٌّ“، یعنی پروردگار کی محبت ہے۔ جب آپ نے اپنے نفس امارہ کو لگام دے دی، اس کے جور ذاتی ہیں ان سے اپنے آپ کو محفوظ کر لیا تو اب آپ کے روحانی وجود کو جو ریلیف (relief) میسر آیا ہے وہ اپنے رب کی جانب متوجہ ہو گا۔ چنانچہ غور کیجیے سورۃ البقرۃ کے تینیسویں رکوع میں احکام صوم والی آیات کے فوراً بعد یہ آیت آری ہے:

﴿وَإِذَا مَأْكُلَ عَبَادِيْ عَنِيْ فَإِنِيْ قَرِيبٌ إِنِيْ جِبُّ دَعْوَةِ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ﴾

﴿فَلَمْ يُسْتَجِبْ رَبِّيْ وَلَيْوَمُنُوا بِيْ لَعْلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾

”اور جب میرے بندے آپ سے میرے بارے میں پوچھیں تو آپ کہہ دیجئے کہ میں تو قریب ہی ہوں۔ جب کوئی پکارنے والا مجھے پکارتا ہے میں اس کی پکار کو سنتا ہوں تو چاہیے کہ وہ میرا کہما نہیں اور مجھ پر ایمان رکھیں تاکہ وہ راہ راست پر آ جائیں۔“

اب یہ روح کو ریلیف طاہے، نفس کا بوجھ اس پر سے کم ہوا ہے وہ دباؤ جس کے نیچے وہ سک رہی تھی اس سے رستگاری ملی ہے تو وہ اپنے رب کی طرف متوجہ ہو گی۔ اب وہ جذبہ جو اس کے اندر متواتر (inherent) موجود ہے وہ بروئے کار آئے گا۔ یعنی وہ ”اپنے مرکز کی طرف مائل پرواز تھا حسن“، اور جو کہا گیا ہے: کُلُّ شَيْءٍ يَرْجِعُ إِلَى أَصْلِهِ (ہر شے اپنے اصل کی طرف لوٹتی ہے)۔ اس روح کا اصل تعلق ذات باری تعالیٰ کے ساتھ ہے<sup>(۱)</sup>۔ اس کے اندر

(۱) اس موضوع پر محترم ڈاکٹر صاحب علامہ اقبال کی یہ زبانی سنایا کرتے تھے:

|                            |                                         |
|----------------------------|-----------------------------------------|
| مرا دل سوخت بر تھائی او    | ”میرا دل جدا ہے اس کی تھائی پر          |
| کنم سامانِ بزم آرائی او    | اس کی بزم آرائی کے لیے سامان کر رہا ہوں |
| مثالِ دانہ می کارم خودی را | تج کی طرح خودی کو پال رہا ہوں           |
| برائے او محمد ارم خودی را  | اس کے لیے خودی کی نگہبانی کر رہا ہوں۔“  |

اویس Plotinus کا قول ہے: Flight of alone to the alone<sup>”-“</sup> تفصیل کے لیے دیکھئے محترم ڈاکٹر صاحب علیہ السلام کی تفسیر پر مبنی کتاب ”ام السمات“ (مرتب)

ایک شوق لقاء بھی ہے، ایک محبت کا چذبہ بھی ہے، لیکن نفس کے تقاضوں کے تحت دبا ہوا ہے جو اب تک ظاہر نہیں ہوا، اب وہ ابھر کر سامنے آئے گا۔ اس کو قرآن مجید کہتا ہے: ﴿وَالَّذِينَ أَعْنُوا أَشَدُ حُجَّةٍ لِلَّهِ﴾ (البقرة: ۱۶۵) ”اور اہل ایمان اللہ کی محبت میں سب سے بڑھ کر ہیں۔“

واضح رہے کہ قرآن مجید میں جہاں بھی اللہ کی محبت کا ذکر آئے تو سمجھو لیجئے کہ اس کے اندر رسول ﷺ کی محبت کا ذکر بھی موجود ہے۔ یہ وہاں مضر ہے اس کو ظاہر کیا جائے یا نہ کیا جائے۔ دو اخبارات سے اللہ اور اس کا رسول ﷺ ایک وحدت بن جاتے ہیں۔ اطاعت کے اعتبار سے اور محبت کے اعتبار سے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے:

﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُعِبُّ الْكُفَّارُونَ﴾

(آل عمران)

”کہہ دیجئے اطاعت کرو اللہ کی اور رسول ﷺ کی، بس اگر تم زوگردانی کرو گے تو اللہ ایسے کافروں کو پسند نہیں کرتا۔“

جبکہ سورۃ التوبۃ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿قُلْ إِنْ كَانَ أَبَاكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَاتُكُمْ وَأَمْوَالُ بْنِ اقْرَفُتُمُوهَا وَتِجَارَةً تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسِكَنٌ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٌ فِي سَبِيلِهِ قَتَرَبُصُوا حَتَّىٰ يَكُتُبَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ﴾

”کہہ دیجئے (اے نبی ﷺ) اگر تمہارے باپ اور بیٹے اور بھائی اور بیویاں اور خاندان اور وہ مال جو تم نے بڑی محنت سے کامے ہیں اور وہ تجارت جس میں تمہیں مندوں کا خدشہ رہتا ہے اور وہ گھر جو تمہیں بڑے پسند ہیں، تم کو زیادہ محبوب ہیں اللہ سے اُس کے رسول سے اور اُس کے راستے میں جہاد کرنے سے تو انتظار کرو یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ لے آئے اور اللہ ہدایت نہیں دیتا نا فرمانوں کو۔“

معلوم ہوا کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے شدید ترین محبت اور اللہ سے ملاقات کا شوق واشیاق مطالبات دین میں سے ہے۔ اس کے لیے نبی اکرم ﷺ کے انتقال کے وقت کی کیفیت ذہن میں رکھئے۔ آپ کو معلوم ہے انہیاء و رسیل کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اختیار ملتا ہے۔ چنانچہ حضور ﷺ نے اپنے انتقال سے متصل قبل فرمایا:

((لَنْ يُفْبِضَ نَبِيٌّ فَطَحْتَىٰ يَرَىٰ مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ ثُمَّ يُخْرِجُهُ))<sup>(۱)</sup>  
 ”کوئی پیغمبر اس وقت تک وفات نہیں پاتا جب تک بہشت میں اپنا نہ کانا نہیں  
 دیکھ لیتا، پھر اس کو اختیار دیا جاتا ہے (اگر چاہے تو دنیا میں مزید رہے یا مراجعت  
 اختیار کرے۔)“

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اس پر روپڑے۔ صحابہ حنفی حیران ہو گئے تھے کہ کیا معاملہ ہے؟ دراصل بندہ مومن کے لیے یہ ایک بڑی لطیف حقیقت ہے کہ وہ اس دنیا کی زندگی میں رہنے پر کبھی راضی نہیں ہوتا۔ یہ ”سِجْنُ الْمُؤْمِنِ“ ہے۔ یہ اس کے لیے liability ہے۔ یہ ایسے ہے جیسے کسی آفسر کو بلوچستان کے دور دراز کرنے میں کہیں پر لگا دیا جائے۔ چنان تو وہ جائے گا کہ ملازمت کا تقاضا ہے مگر مستقل ارہنے پر راضی نہیں ہو گا۔ دنیا میں رہنا اللہ کے حکم سے ہے۔ یہ ہمارے لیے place of duty ہے۔ جب تک بھی اللہ ہمیں یہاں رکھے یہاں رہنے پر راضی رہنا ہے، مگر یہاں زندگی کی طوالت کی آرزو یا تمنا نہیں ہونی چاہیے۔ قرآن میں یہودیوں کا صرف بیان ہوا ہے: (إِنَّمَا أَحَدُهُمْ لَوْ يُعْمَلُ الْكُفَّارَةَ) (البقرة: ۹۶) ”آن میں سے ہر ایک یہ چاہتا ہے کہ کاش اُسے ہزار سال کی عمر دے دی جائے۔“ اس کے بعد بندہ مومن کی شان تو وہ ہے جو اقبال نے بیان کی کہ۔

نَشَانٌ مَرْدُ مُؤْمِنٍ بَا تُوْ نَجْوِيمْ  
 چُولُّ مَرْگٌ آمِدْ تَبْسِيمْ بِرْ لَبْ اوست<sup>(۲)</sup>

آخری کلمات جو حضور ﷺ کی زبان مبارک سے ادا ہوئے وہ یہ تھے: ((اللَّهُمَّ الرَّفِيقُ  
 الْأَعْلَى))<sup>(۳)</sup> ”اے اللہ! اے بلندترین رفق!“

گویا جو وقت بھی یہاں گزر رہے وہ ایک فرض منصبی کی ادائیگی کے لیے تھا۔ درست حضور ﷺ کا جو روحانی اور قلبی تعلق ذات باری تعالیٰ کے ساتھ تھا، ہمارے لیے تو وہ تصور سے ماوراء ہے۔ لیکن دنیا میں رہنے ہوئے کوئی لطیف جاپ تو تھا، کوئی پرده تو تھا۔ وہ بھی اتنا شاق گزر رہا ہے! یہ ہے محبت، یہ ہے شوق لقاء! اللہ سے ملاقات، اس کے حضور حاضری کا شوق

(۱) صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب دعاء النبي ﷺ.

(۲) ”مَرْدُ مُؤْمِنٍ کی نشانی میں تمہیں بتاؤ؟... جب موت آتی ہے تو اس کے ہونٹوں پر مسکراہت ہوتی ہے۔“

(۳) صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب دعاء النبي ﷺ اللَّهُمَّ الرَّفِيقُ الْأَعْلَى.

وأشیاق۔ اگر یہ نہیں ہے تو ایمان کی اصل لذت اور روح کی حیاتِ باطنی کا بھی کوئی احساس نہیں ہے۔ ان روحانی کیفیات کا تو مرا بھی چکھا ہی نہیں اُس شخص نے جس میں یہ محبت خداوندی ایک زندہ حقیقت قرار نہیں پائی۔ یہ حرارت اگر اس کے باطن کے اندر نہیں ہے تو وہ باطنی کیفیات سے عاری ہے۔

**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ** کا مفہوم: صوفیاء کرام نے ”**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ**“ کا جو مفہوم بیان کیا ہے صد فیصد درست ہے۔ توحید کی ایک سطح وہ ہے جس پر عوام ہوتے ہیں وہ اس سے اُپر نہیں جاسکتے۔ ان کے لیے ”**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ**“ کا مفہوم یہ ہے کہ ”**لَا مَعْبُودٌ إِلَّا اللَّهُ..... لَا رَازِقٌ إِلَّا اللَّهُ**“..... یعنی کوئی معبود نہیں، کوئی رازق نہیں، کوئی مشکل کشا نہیں، کوئی حاجت روانہ نہیں سوائے اللہ کے۔ یہ توحید کا پہلا درجہ ہے۔ لیکن اس سے اگلی منزل جہاں سے روح کی حیاتِ باطنی کا آغاز ہوتا ہے وہ ہے ”**لَا مَحِبُّ إِلَّا اللَّهُ..... لَا مَطْلُوبٌ إِلَّا اللَّهُ..... لَا مَقْصُودٌ إِلَّا اللَّهُ**“..... یعنی مقصود، مطلوب اور محبوب حقیقی کے درجے میں اللہ کے سوا کوئی نہ رہے۔ کوئی بھی اس مقام پر موجود ہے تو یہ شرک کی ایک قسم ہے۔ اگر کوئی بھی محبت اس محبت کے برابر برآ جان ہو گئی تو یہی تو ہے جو اقبال نے کہا ہے۔

بتوں سے تجھ کو امیدیں خدا سے نو میدی  
مجھے بتا تو سہی اور کافری کیا ہے؟

یہ ہیں درجہ احسان کے ثمرات۔ یہی وہ ثمرات ہیں جن کو ہمارے دین کی اصطلاح میں ”**ولایتِ باہمی**“ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ یہ اللہ اور اُس کے بندے کی باہمی دوستی ہے۔ اللہ بھی ولی ہے اہل ایمان کا ازر و نئے الفاظ قرآنی: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِۚ﴾ (البقرة: ٢٥٧) ”اللہ درست ہے اہل ایمان کا نکالتا ہے انہیں اندھیروں سے روشنی کی طرف“۔ اور یہ جو واقعی حقیقی ایمان رکھنے والے ہیں، جن کے قلوب میں اور جن کی شخصیتوں میں ایمان رچ بس گیا ہے تو وہ اللہ کے درست ہیں۔ ﴿إِلَّا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَفَرَّغُونَ﴾ (یونس) ”آگاہ ہو جاؤ کہ اللہ کے دوستوں کو نہ کوئی خوف لاحق ہوتا ہے نہ حزن۔ وہ لوگ جو ایمان لائے اور انہوں نے تقویٰ اختیار کیا“۔ انہیں خوف و حزن اس لیے نہیں ہے کہ وہ راضی برضاۓ رب ہیں مَعَ هُرِّچِ ساقیٰ مَارِيختَ عَيْنَ الطَّافِ اَسْتَ“ (جو کچھ میرے ساقی نے

میرے پیارے میں ڈال دیا وہی عین لطف و کرم ہے۔) وہ اس کشمکش اور چیخ و تاب میں جتنا نہیں ہوتے کہ یوں ہونا چاہیے تھا، یوں کیوں ہو گیا؟ یہ کس نے کر دیا اور یہ مجھے پر کس نے ظلم ڈھا دیا؟ بلکہ ”هاشاء اللہُ کان و مالم یشأ لم یکن“ (جو اللہ نے چاہا وہ ہو گیا اور جو نہ چاہا وہ نہیں ہوا۔) حدیث میں آیا ہے کہ تمام انسان مل کر اگر تمہیں کوئی نفع پہنچانا چاہیں تو نہیں پہنچا سکتے جب تک کہ اللہ کا اذن نہ ہو اور تمام انسان مل کر تمہیں کوئی نقصان پہنچانا چاہیں تو نہیں پہنچا سکتے جب تک کہ اللہ کا اذن نہ ہو۔ تو کس کا خوف، کس سے امید، کس کا ذر، کس پات کا حزن؟ جو ہوا اللہ کا فیصلہ اسی میں تھا:-

بروں کشید زپیچاک ہست و بود مرا  
چہ عقدہ ہا کہ مقام رضا کشود مرا<sup>(۱)</sup>

یہ مقام رضا ہے۔ یعنی دوست کی رضا پر راضی رہنا ہے، جو اس کا فیصلہ ہو قابل قبول ہے۔ اپنے فرائض کی ادائیگی کے لیے تن من وہن لگادینا اپنی جگہ ضروری ہے، لیکن اس میں بھی تو کل صرف اللہ پر ہو کہ ہمارے کیے کچھ نہیں ہو گا، محنت کرنا ہماری ذمہ داری ہے، نتیجہ اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ علاج کرنا سنت ہے، کریں گے، لیکن شفاء دوامیں نہیں، اللہ کے اذن میں ہے۔ ہماری بھوک غذا سے نہیں مٹتی، اللہ کے اذن سے مٹتی ہے۔ پیاس پانی سے نہیں بجھتی، اللہ کے حکم سے بجھتی ہے۔ شیخ عبدال قادر جیلانیؒ نے اس کیفیت کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے: ”لَا فَاعِلَ فِي الْحَقِيقَةِ وَلَا مُؤْتَرٌ إِلَّا اللَّهُ“ (اللہ کے سوا کوئی فاعل حقیقی، کوئی مؤثر حقیقی نہیں۔) تو یہ حقیقت جان لئی چاہیے کہ ہر فعل کے اندر رواجزاء (components) ہیں۔ انسان ”کا سب اعمال“ ہے، جبکہ ”خالق اعمال“ اللہ ہے۔ چنانچہ انسان کے لیے ہر فعل پر اپنی نیت کے اختبار سے اجر و ثواب یا عذاب و رزا ہے۔ لیکن ہو گا وہی جس میں اذن رب ہو گا۔

اسی طرح ”بآہمی مذاکرہ“ ہے، تم اللہ کو یاد رکھو اللہ تمہیں یاد رکھے گا: (فَإِذْ كُرُونَى أَذْكُرْنُكُمْ) (البقرة: ۱۵۲) ”تم مجھے یاد رکھو میں تمہیں یاد رکھوں گا۔“ حدیث قدسی ہے کہ میرا بندہ اگر مجھے اپنے دل میں یاد کرتا ہے تو میں بھی اسے اپنے جی میں یاد کرتا ہوں۔ میرا بندہ اگر مجھے محفل میں یاد کرتا ہے تو میں اس کا اس سے اعلیٰ محفل میں ذکر کرتا ہوں یعنی ملائکہ مقربین کی

(۱) ہست و بود کی الجھنوں سے مجھے باہر نکال دیا۔۔۔۔۔ کتنے ہی عقدے تھے جو مقام رضا کے حاصل ہو جانے سے حل ہو گئے۔

محفل میں۔ میرا بندہ میری طرف چل کر آتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑ کر آتا ہوں۔ میرا بندہ میری طرف بالشت بھرا آتا ہے تو میں اس کی طرف ہاتھ بھرا آتا ہوں۔ یہ ہے باہمی تعلق۔ اسی طرح نصرتِ باہمی کا معاملہ ہے: (إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ) (محمد: ٧) ”اگر تم اللہ کی مدد کرو گے تو اللہ تمہاری مدد کرے گا۔“ تم اس کے دین کا جھنڈا اتحاموًا قامت دین کی جدوجہد میں تن من دھن لگاؤ، اللہ تمہاری مدد کرے گا۔ تو یہ ہے درحقیقت محبتِ باہمی اور ولایتِ باہمی کا ایک ایسا تعلق جو ایمان کا لب بباب اور حاصل ہے۔ ایمان جب اس درجے کو چھپ جائے کہ آپ کے احساسات میں، آپ کے نقطہ نظر میں، آپ کی باطنی کیفیات میں یہ تبدیلی واقع ہو جائے تو یہ ہے ایمان کا حاصل!

### نصب العین

ایسی بات کو ایک بہت عظیم، مضبوط اور مدل فلسفے کی حیثیت سے ڈاکٹر رفع الدین مرحوم نے اپنی کتاب ”Manifesto of Islam“ میں پیش کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔ ڈاکٹر رفع الدین مرحوم نے علامہ اقبال کے فلسفہ خودی کی قرآن کی نصوص کی روشنی میں تشریح و توضیح کی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ انسان کے اندر سب سے بڑا جذبہ محبت کا جذبہ ہے۔ وہ کسی شے سے، کسی ہستی سے یا کسی نظریے اور خیال سے محبت کرتا ہے اور اس کے لیے بھوکار ہنا گوارا کرتا ہے۔ اس کی جلت میں تو یہ ہے کہ وہ اپنے پیٹ کو بھرے اپنی ذات کی بقاء(preservation of the self) کے تقاضے پورے کرے۔ لیکن اگر مقصد زندگی کی لگن چھا جائے تو انسان فاقہ برداشت کرتا ہے۔ یہ جذبہ کسی بھی مقصد کے لیے بروئے کار آ سکتا ہے، وطن کے لیے، قوم کے لیے، کسی نظریے کے لیے، جیسے ماضی میں کیوزم وغیرہ کے لیے استعمال ہوا ہے۔

حیوانی جلت (animal instinct) تو یہ ہے کہ اپنی جان کو بچایا جائے، لیکن انسان کو ہم دیکھتے ہیں کہ کسی محبوب شے کے لیے جان قربان کر دیا کرتا ہے۔ اس کی کئی مثالیں موجود ہیں، جیسے جاپانیوں نے جنگ عظیم میں کیا کہ چھاتہ بردار بم باندھ کر ہوائی چہاز سے کو دے اور بحری چہاز کی جمنی میں اتر گئے۔ انہیں معلوم ہے کہ خود ان کے پرخیز اڑ جانے ہیں مگر ان پر وطن کی محبت چھائی ہوئی ہے۔ انسان کا کوئی نہ کوئی مطلوب ہو، کوئی آورش ہو، کوئی نصب العین ہو۔

(۱) اس کا ترجمہ ڈاکٹر البصار احمد صاحب نے ”منشور اسلام“ کے نام سے کیا ہے جو ”حکمت قرآن“ میں بالاقساط شائع ہوتا رہا ہے اور اب کتابی صورت میں دستیاب ہے۔ (مرتب)

کوئی آئندہ میں ہو، کوئی اس کا محبوب ہو، کوئی اس کا مقصود ہو، اس کے لیے وہ محنت کرے، ایک اشارہ کرے، اس کے لیے وہ بھوکار ہے، اس کے لیے وہ راتوں کو جائے، اس کے لیے وہ جان کا رسک لے، جان قربان کر دے، اس کے لیے وہ پھانسی کے پھنڈے کو چوم کر گلے میں ڈالنے یہ انسان کا بلند ترین اور سب سے زیادہ قوی جذبہ ہے۔ یہ جذبہ اصل میں اللہ کی محبت کے لیے پیدا کیا گیا ہے، لیکن فکری پستی کی وجہ سے انسان معرفت رب تک نہیں پہنچ پاتا۔ تو جیسے شدید بھوک میں آپ کسی گھٹیا غذا کو بھی قبول کر لیں گے جسے عام حالات میں دیکھنا بھی پسند نہیں کرتے، آپ اس کو اضطرار کی حالت میں کھالیں گے، اسی طرح جب انسان کی نگاہ اُس بلند ترین مطلوب و مقصود تک، اُس highest ideal تک، اُس اصل محبوب حقیقی تک نہیں پہنچ سکتی تو وہ کسی اور شے کو اس کی جگہ رکھ کر اس سے وہی محبت کرنے لگتا ہے جو دراصل اللہ سے ہونی چاہیے۔ اس لیے کہ اندر کے جذبے کو تسلیم (satisfaction) درکار ہے۔ اُسے تو کوئی نہ کوئی محبوب چاہیے۔ اگر خدا تک نہیں پہنچ گا تو کسی اور شے کو پوچھ گا، دن کو پوچھ گا، قوم کو پوچھ گا، اپنے ہی نفس کو پوچھ گا، اپنے ہی "حریم ذات" کے گرد طوف کرتا رہے گا۔

می تراشد فلر ما ہر دم خداوندے در

زست از یک بندتا افتاد در بندے درگر (۱)

اور ب

اک تصور کے حسن مبہم پر ساری ہستی لٹائی جاتی ہے

زندگی ترک آرزو کے بعد کیسے سانسوں میں ڈھالی جاتی ہے!

اگر وہ آرزو نہیں رہی، وہ امنگ نہیں رہی، کوئی نصب العین نہیں، کوئی آرڈش نہیں، کوئی مطلوب و مقصود نہیں تو پھر یہ انسان محض ایک "human vegetable" ہے۔ یہ اصطلاح (human vegetable) آج کل بہت استعمال ہوتی ہے۔ یعنی وہ لوگ جو طبعی طور پر مر چکے ہوں لیکن ان کو مشینوں سے زندہ رکھا گیا ہو کہ دل بھی چل رہا ہے، خون بھی گردش میں ہے اور گردوں کے لیے بھی مشین کام کر رہی ہے، وغیرہ۔ یہ لوگ سالہا سال تک اسی طرح پڑے رہتے ہیں۔

الغرض یہ ہے وہ فلسفہ جو قرآن مجید میں سورۃ الحج کے آخری رکوع میں باس الفاظ آیا ہے:

﴿صَعْفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (۲) "بہت ہی کمزور ہے طالب بھی اور مطلوب بھی!"

طالب و مطلوب کا ایک باہمی تعلق (relation) ہوتا ہے۔ انسان کسی بلند شے کو مطلوب

(۱) ہمارا فلر ہر دم نیا خدا تراشتہ رہتا ہے۔۔۔ ایک بھن سے لکھتا ہے تو دسری بھن کا شکار ہو جاتا ہے۔

و مقصود بنا تا ہے تو اس کی اپنی شخصیت بھی بلند ہوتی ہے، لیکن جب اس کی نگاہ پستی پر انک جاتی ہے تو پھر اس کی اپنی شخصیت بھی انتہائی پست رہ جاتی ہے۔ بلند آئینڈیل ہو گا تو اس کی شخصیت کو ترفع حاصل ہو گا۔ میں اس کی مثال دیا کرتا ہوں کہ اگر آپ کو ایک اوپنجی دیوار پر چڑھتا ہے، کنہ آپ کے پاس ہے تو آپ کو اپنے زور بازو کے ذریعے پہلے کنہ کو اونچا پھینکنا ہو گا۔ جتنی اوپنجی کنہ انک جائے گی، اتنا ہی اونچا آپ جاسکیں گے۔ جتنا آپ کا آئینڈیل بلند ہو گا، اتنی ہی آپ کی شخصیت میں بلندی ہو گی۔ قرآن مجید میں جہاں فرمایا گیا کہ اہل ایمان کی شان تو یہ ہے کہ شدید ترین محبت اللہ سے کرتے ہیں، وہاں انسان کی مجبوری اور پستی کے اندر جلا ہونے کا ذکر بھی کیا گیا ہے:

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَذُّرُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ وَالَّذِينَ أَهْنُوا أَشَدُ حُبَّ الْلَّهِ﴾ (آل بقرہ: ۱۶۵)

”انسانوں میں ایسے بھی ہیں جو اللہ کے سوا کسی اور کو مقابل بنالیتے ہیں، پھر اس سے اسکی محبت کرتے ہیں جیسی اللہ سے کرنی چاہیے اور وہ لوگ جو اہل ایمان ہیں وہ شدید ترین ہیں اللہ کی محبت میں۔“

محبوب حقیقی اللہ کو ہونا چاہیے تھا، لیکن وہاں تک رسائی نہیں ہوئی تو اس مقام پر کسی اور کو رکھ کر اس کو پوچھا شروع کر دیا، اس سے محبت شروع کر دی۔ یہ انسان کا فطری تقاضا ہے، جس کو وہ ہر صورت پورا کرتا ہے، کسی نہ کسی شے کو اپنا مطلوب و مقصود بنا کر۔ اقبال نے کیا خوب کہا ہے ع ”زدال پہ کنہ آور اے ہمت مردانہ“، (کنہ کی تشبیہ میں نے نہیں سے لی ہے۔) تمہاری کنہ نیچے نہ کہیں انک کر رہ جائے، اپنی کنہ آرزو، اپنی کنہ طلب کو اتنا اونچا پھینکو کہ وہ ذات باری تعالیٰ تک نہیں پہنچا سکے۔ وع ”منزل ما کبریا است!“، ہمارا مطلوب و مقصود ذات باری تعالیٰ کے سوا اور کوئی نہیں۔

ایک غلطی کی اصلاح: یہاں ایک چھوٹا سا نکتہ مزید واضح کر دوں۔ بعض دنیٰ جماعتوں کے ہاں لفظ ”نصب العین“ غلط طور پر استعمال ہوتا ہے۔ واضح رہے کہ اقامت دین کی جدوجہد ہے، اللہ کے دین کی سر بلندی کی کوشش ہمارا نصب العین نہیں ہے۔ دراصل نصب العین صرف اور صرف اللہ اور اس کی رضا ہے۔ البتہ اللہ نے جو حکم دیا ہے اس کو بجالانا ہے۔ نماز پڑھنا فرض ہے، پڑھنی ہے۔ روزہ رکھنا فرض ہے، اس کو رکھنا ہے۔ روزہ نصب العین نہیں ہے، نصب العین

اللہ کی رضا ہے۔ سوائے اللہ کی رضا کے کسی شے کو نصب العین کے درجے میں لانا مادرست نہیں۔ اگر کسی درجے میں لانا بھی چاہیں تو ”فلاح آخر دی“ کا لفظ استعمال کر لیں۔ لیکن کسی شے کو فرانپش کی فہرست میں سے بلند کر کے نصب العین بنادینا فکری غلطی ہے، اور پھر اس فکر کے نتائج بہت دور رس نکلتے ہیں۔ اقامتِ دین کی جدوجہد فرض ہے، اس کی کوشش ہمارے ذمہ ہے، تمام شرائط و لوازم کے ساتھ، لیکن اقامتِ دین ہمارا نصب العین نہیں ہے۔ یہ من جملہ دوسرے فرانپش دیوبیہ کے ایک اہم ذمہ داری ہے۔

**(۳) تقرب الی اللہ:** اس سلوکِ قرآنی کا تیرا مرحلہ تقرب الی اللہ ہے۔ یہ تقرب الی اللہ کوئی زمانی یا مکانی سفر نہیں ہے۔ صرف یہی ہے کہ جو جوابات طاری ہیں وہ اٹھتے چلے جائیں اور تقرب معنوی اللہ سے حاصل ہو جائے۔ یہ فاصلہ زمین پر طے نہیں کرنا ہے، یا خلا میں کروڑوں میل جا کر اللہ سے ترب حاصل کرنا اس کا مفہوم نہیں ہے، بلکہ یہ ہے کہ انسان کا اللہ کے ساتھ ربط معنوی مزید پختہ اور گہرا ہو جائے۔

### تقرب الی اللہ کے دراستے

اب اس کے دراستے ہیں۔ ایک راستہ دنیا میں یہ رہا ہے کہ مجاہدہ مع النفس، ہی کے اندر شدید غلوکیا جائے۔ اس کے ذریعہ انسان ضبط نفس (self control) تک نہیں بلکہ نفس کشی (self annihilation) تک پہنچ جاتا ہے۔ اسے رہبانیت کہتے ہیں، جس میں تجدی کی زندگی ہے، جس میں دنیا سے انقطاع ہے، جس میں ترکِ دنیا ہے۔ اس میں ذکر کی انتہائی کثرت کے ساتھ مسلسل روزے اور شدید سے شدید تر چلے ہیں۔ کئی کئی دن کے روزے چل رہے ہیں۔ روزہ نہ بھی ہو تو پابندی ہے کہ نہ کچھ کھانا ہے اور نہ کچھ پینا ہے۔ یہ دنیا کی تاریخ میں ایک بڑا طویل باب ہے، جو آپ کو ہر دور میں ہر جگہ روحانیت کے نام پر نظر آجائے گا، جس کا جامع عنوان ہے ”رہبانیت“۔ جان لیجیے یہ راستہ اسلام کا نہیں ہے۔ بد قسمتی سے ہمارے ہاں بھی اس کا ایک عکس در آیا ہے۔ الحمد للہ! ہمارے ہاں خانقاہی نظام میں بالکل یہ وہ نظام تو نہیں آیا لیکن اس کا ایک عکس ضرور پیدا ہوا ہے۔ قرآن نے تو رہبانیت کی پر زور نفی کی ہے۔ سورۃ الحمد میں فرمایا:

﴿وَرَهَبَانِيَةَ نِ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا اِتِّغَاةَ رِضْوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقٌّ دِعَائِتَهَا﴾ (الحدید: ۲۷)

”اور انہوں (بیساخیوں) نے رہبانیت کا طریقہ خود ایجاد کر لیا تھا، ہم نے تو ان پر یہ  
بات لازم نہ کی تھی، مگر وہ اس سے اللہ کی رضا چاہتے تھے پھر نہ بھایا اُس کو جیسا کہ اس  
کا حق تھا۔“

رسول اللہ ﷺ نے دو ٹوک انداز میں فرمایا: ((لَا رَهْبَارِيَّةَ فِي الْإِسْلَامِ)) (۱) ”اسلام میں کوئی  
رہبانیت نہیں ہے“ - نیز فرمایا: ((النِّكَاحُ مِنْ مُسْتَبِّنٍ)) (۲) ”نکاح میری سنت ہے“ - آپ  
نے ان رجستانات کی اول روز ہی سے اصلاح فرمائی ہے۔ چنانچہ حدیث میں آتا ہے کہ عبد اللہ  
ابن عمر بن العاص رضی اللہ عنہ کے بارے میں حضور ﷺ کو خبر دی گئی کہ ساری رات نماز میں کھڑے  
رہتے ہیں، کمر بستر سے لگاتے ہی نہیں، بیوی سے کوئی سروکار نہیں، تمام دن روزہ رکھتے ہیں۔  
اس پر حضور ﷺ نے انہیں بلا کراستفار فرمایا:

((أَكُمْ أُخْبِرُ أَنِّكَ تَقْرُومُ اللَّيْلَ وَتَصُومُ النَّهَارَ؟)) قَالَتْ : إِنِّي أَفْعَلُ ذَلِكَ،  
قال: ((فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ هَجَمَتْ عَيْنُكَ، وَنَفَهَتْ نَفْسُكَ، وَانْ  
لَنَفِسِكَ حَقًا، وَلَا هُلْكَ حَقًا، فَصُمْ وَافْطُرُ، وَقُمْ وَنَمْ)) (۳)

”اے عبد اللہ! یہ میں کیا سنا ہوں، تم رات بھر قیام کرتے ہو اور دن بھر روزہ رکھتے  
ہو؟ (حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں) میں نے عرض کیا: جی ہاں، ایسا ہی کرتا  
ہوں۔ اس پر آپ ﷺ نے فرمایا: ”ایسا مت کرو! اس لیے کہ جب تم یہ طرز عمل  
اخیار کرو گے تو تمہاری آنکھیں بوجھل ہو جائیں گی اور تم تھک جاؤ گے۔ یقیناً تمہاری  
جان کا بھی حق ہے اور تمہارے گھروالوں کا بھی تم پر حق ہے، چنانچہ روزہ رکھو بھی اور نہ  
بھی رکھو اور رات کو قیام بھی کرو اور سو بھی۔“

یہ تشدیڈ یہ غلو، اس کے اندر ریاضت کی شدت، جو دنیا میں رہبانی نظام کا جزو رہا ہے، حضور ﷺ نے  
نے سختی کے ساتھ اس رجحان (tendency) کو کم کیا ہے۔

ای طرح مشہور واقعہ ہے کہ تین صحابہؓ میں یہی جذبہ اُبھر اُنہوں نے آکر نبی اکرم ﷺ کی  
کی ازواج مطہرات تھیں سے آپ ﷺ کی نفلی عبادات سے متعلق معلوم کیا کہ حضور ﷺ ہر

(۱) فتح الباری لابن حجر ۱۲/۹، وفتح الباری لابن رجب ۱۰۲/۱

(۲) سنن ابن ماجہ، کتاب النکاح، باب ما جاء في فضل النکاح۔

(۳) صحيح البخاری، کتاب الجمعة، باب ما يكره من ترك قيام الليل لمن كان يقومه۔  
وصحیح مسلم، کتاب الصیام، باب النہی عن صوم الدہر۔

روزے رکھتے ہیں؟ رات کو کتنی عبادت کرتے ہیں؟ اب جو خبر دی گئی تو انہوں نے اسے اپنے اندازے سے کم پایا۔ خیر دل کو تسلی دی کہ حضور ﷺ تو مخصوص ہیں، آپ سے کوئی غلطی نہیں ہوئی اور اگر بالفرض حال کوئی غلطی ہو بھی گئی ہو تو اللہ تعالیٰ معاف فرمائچا ہے: ((إِنَّفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْلَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخُرَ)) (الفتح: ۲) ہمارے لیے یہ کافی نہیں ہے۔ چنانچہ ایک نے طے کیا کہ میں ساری رات قیام کیا کروں گا اور کمر بستر سے نہیں لگاؤں گا۔ دوسرے نے کہا میں تو ہر روزہ رکھوں گا اور کبھی ناغذ نہیں کروں گا۔ تیرے نے کہا میں کبھی شادی نہیں کروں گا، حجہ دی زندگی بس کروں گا، شادی بیاہ کا حکیم مول نہیں لوں گا۔ حضور ﷺ اشریف لائے تو آپ کو اس کی خبر دی گئی۔ آپ ﷺ نے ان تینوں حضرات کو بلا کر دریافت فرمایا: کیا تم وہ لوگ ہو جنہوں نے اسکی ایسی باتیں کیں ہیں؟ اس کے بعد حضور ﷺ کی زبان مبارک سے غیر معمولی الفاظ ادا ہوئے: ”خدا کی قسم میں تم سب سے بڑھ کر متقدم ہوں، سب سے بڑھ کر اللہ کی خشیت رکھنے والا ہوں، لیکن میرا طریقہ یہ ہے کہ میں رات کو سوتا بھی ہوں اور عبادت بھی کرتا ہوں، میں روزے بھی رکھتا ہوں اور ناغذ بھی کرتا ہوں، اور میں نے عورتوں سے شادیاں بھی کی ہیں۔“ پھر فرمایا: ((مَنْ رَغِبَ عَنْ مُنْتَيٍ فَلَيْسَ مِنْنِي))<sup>(۱)</sup> کان کھول کر سن لو، جس کو میری سنت پسند نہیں ہے اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ دراصل یہ طریقہ تو بدهمت کے بھکشوؤں، جن ملت کے سادھوؤں اور عیسائی راہیوں کا ہے اور محمد رسول اللہ ﷺ نے بطور ادارہ (institution) اس راستے کو بند کر دیا ہے۔

دوسرے راستہ کیا ہے؟ اس تغیری پر توجہ کی ضرورت ہے۔ یہ ہے فرائض کا التزام اور نوافل میں اعتماد۔ مجاہدہ مع النفس کے لیے یہ دونوں کام ضروری ہیں۔ اسلام میں اس مجاہدے کی کیفیت، بھوک اور محنت برداشت کرنے، مشقتیں جھیلنے، لذائذ دنیا سے کنارہ کشی کرنے اور مصائب برداشت کرنے کو جدوجہد اور کوشش یعنی جہاد فی سبک اللہ کی طرف منتقل کیا گیا ہے، تاکہ اس پوری قوت اور پوری توانائی (energy) کو کام میں لایا جائے۔ اسے معاشرے کی اصلاح، استھمال (exploitation) کے خاتمے، ظلم کے استیصال، عدل کے قیام، حق کا بول بالا کرنے اور نظامِ عدل و قسط کے قائم کرنے میں استعمال کیا جائے، تاکہ بہت سارے انسانوں کو اس بات کا موقع ملے کہ وہ اپنے رب سے لوگا سکیں۔ جیسا کہ شاہ ولی اللہ دہلویؒ نے

(۱) سنن ابن ماجہ، کتاب النکاح، باب ما جاء في فضل النکاح۔

فرمایا ہے کہ جس معاشرے میں تقسیم دولت کا نظام غلط ہو جاتا ہے وہاں خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔ جہاں دولت کا ارتکاز ہو گا، وہاں عیاشیاں ہوں گی، وہاں گلچھرے اڑائے جائیں گے اور جہاں فقر و احتیاج ہو گا وہاں انسان حیوان بن کر رہ جائے گا۔ اعلیٰ خیالات اللہ کی طرف توجہ و انتابت اور اللہ کے ساتھ لوگانے کا تصور، اس کے حاشیہ خیال ہی سے باہر نکل جائیں گے اور انسان حیوان بن کر رہ جائے گا۔ لدو اونٹ یا کوہو کا بیتل بن کر رہ جائے گا۔ حضور ﷺ نے فرمایا ہے: ((كَادَ الْفُقْرُ أَنْ يَكُونَ كُفُرًا))<sup>(۱)</sup> "قربب ہے کہ فقر کفر تک لے جائے"۔ عہد حاضر کے شاعر نے اس کی خوب ترجمانی کی ہے۔

دنیا نے تیری یاد سے بے گانہ کر دیا  
تجھ سے بھی دل فریب ہیں غم روزگار کے!

بہر کیف قرآن مجید اس قوت کو جو مجاہدہ مع النفس سے حاصل ہوتی ہے، ظلم کے استعمال کے لیے استعمال میں لاتا ہے۔ قرآن کا فلسفہ جو میری سمجھ میں آیا ہے وہ یہ ہے کہ عبادات جو فرض ہیں ان کا التزام اور نوافل کے اندر اعتدال۔۔۔ اور اس توازن کے ساتھ حاصل قوت جو اس سے پیدا (generate) ہوتی ہے اس کا رخ ظلم کے استعمال کے لیے موڑ دیا جائے۔ لیکن لفظ ظلم کو سمجھ لیں کہ اس کا مفہوم کیا ہے۔ ظلم کے معنی حق تلفی کے ہیں اور سب سے بڑا ظلم شرک ہے، از روئے الفاظ قرآنی: (إِنَّ الشَّرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ) (لقمن) "بے شک شرک ظلم عظیم ہے"۔ اور پھر دوسرا ظلم ہے جو معاشرے میں متن سطھوں پر ہو رہا ہے۔ یعنی سماجی سطھ پر یہ اعلیٰ ہے، یہ ادنیٰ ہے، یہ بڑھیا ہے، کوئی بے چارا پیدا کشی نہیں پیدا ہوا ہے اور کوئی اونچا پیدا ہوا ہے۔ یہ تفریق (discrimination) ظلم ہے۔ پھر معاشری سطھ پر کچھ لوگ استھان کرنے والے (exploiters) ہیں اور کچھ لوگ وہ ہیں جو استھان زده (exploited) ہیں۔ کہیں دولت کے انبار لگ رہے ہیں اور دولت مندوں کے کتوں کے لیے جو کچھ ہے وہ غریب کی اولاد کے لیے نہیں ہے۔ اسی طرح سیاسی سطھ پر جرہے حاکم اور محکوم کی تقسیم ہو گئی ہے، کچھ حکومت کر رہے ہیں اور کچھ محکوم بن کر رہ گئے ہیں۔ علامہ اقبال نے کہا تھا رع "تمیز بندہ و آقا فساد آدمیت ہے"۔ بندہ و آقا کی یہ تقسیم درحقیقت بہت بڑا ظلم ہے۔

جان لیجئے، ظلم چاہے اللہ کے ساتھ ہو رہا ہو بشکل شرک، یا ظلم سیاسی سطھ پر، سماجی سطھ پر یا

(۱) رواه البیهقی فی شعب الایمان۔ بحوالہ مشکاة المصایب، کتاب الآداب، وضعیف

معاشی سطح پر ہو رہا ہو، قرآن چاہتا ہے کہ اہل ایمان میں وہ روحانی قوت پیدا ہو جو اس کی اصلاح کر سکے۔ چنانچہ فرمایا گیا:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوْمٌ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ﴾ (النساء: ۱۳۵)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہو، قائم رہو انصاف پر، گواہی دو واللہ کے لیے۔“

اور

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوْمٌ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ﴾ (المائدۃ: ۸)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہو، کھرے ہو جاؤ اللہ کے واسطے انصاف کی گواہی دینے کے لیے۔“

اسی طرح سورۃ الحدید میں ارسالی رسول اور ان کے ساتھ انزال کتاب و میزان کا مقصد یہ بیان فرمایا گیا: ﴿لِقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ﴾ (آیت ۲۵) ”تاکہ لوگ عدل و قسط پر قائم ہو جائیں۔“ ہاں! اگر نظام عدل و قسط قائم ہو گیا ہے تو اب موقع ہے، اب آپ تقرب بالنوافل کے اندر جتنی کثرت چاہے کر لیں۔ اس لیے کہ عدل کا ماحول قائم ہو چکا ہے، حق دار کو حق مل رہا ہے، ہمارے ہاں بھی جن حضرات کا ابتداء اس بات کی طرف رجحان ہوا، وہ اسی لیے تھا کہ انہوں نے دیکھا کہ سیاسی نظام میں جوبکار آگیا ہے اس کی اصلاح اب ناممکن ہے۔ بار بار کوشش کی گئی، حضرت حسینؑ کا اقدام، پھر حضرت نفس زکیۃ کی کوشش، اس طرح کی مختلف کوششیں کی گئیں، لیکن پھر تو اس کے ساتھ ایک طرح سے مصالحت و مفاهمت کر لی گئی اور توجہ کو دوسرے کاموں کی طرف مرکز کیا گیا۔ اس طرح سے ہمارے ہاں خانقاہی نظام وجود میں آیا۔ لیکن اس میں اصلاح ہوتی رہی۔ انیسویں صدی میں سید احمد بریلوی اور شاہ اسماعیل شہید رحمہما اللہ نے ایک عظیم الشان تحریک اٹھائی جو ”تحریک شہیدین“ کے نام سے معروف ہے۔ آپ کے علم میں ہو گا کہ سید صاحب ”سلوک“ کے تمام سلاسل یعنی نقشبندیہ، سہروردیہ، چشتیہ اور قادریہ میں بیعت کرنے کے بعد اپنے مسترشدین سے ”سلسلہ محمدیہ میں علیم“ میں بیعت لیتے تھے۔ سلسلہ محمدیہ جہاد و قیال والا سلسلہ ہے۔ اس میں اعلاء کلمۃ اللہ کی جدوجہد کے دوران فتوح بھی آئے گا، فاقہ بھی آئے گا، تکلیفیں بھی آئیں گی، یہاں روزے کی کیفیات بھی آئیں گی، یہاں نفس کے مرغوبات سے محروم ہونا پڑے گا، اور جو نفس کے لیے ناگوار چیزیں ہے، انہیں جھیلننا پڑے گا۔ یہ مجاہدہ مع النفس کا اصل طریقہ ہے۔ ابتدا کی حد تک اس میں وہی عبادات، صلوٰۃ و صوم و ذکوٰۃ کا اہتمام ہے، لیکن اس کے بعد اس کے رخ کو تبدیل کیا گیا ہے۔ میرے نزدیک یہی

سلوکِ محمدی کی امتیازی شان ہے۔ ہمیں رجوع کرنا چاہیے صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف۔ ہم ان کو اپنا آئینہ میں سمجھیں گے وہ سلوکِ محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کا اصل مرقع تھے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تربیت و تزکیہ کا اصل product اور نتیجہ تو صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم کی شخصیات ہیں۔

### تقریب بالفرائض اور تقریب بالنوافل حدیث کی روشنی میں

بخاری و مسلم کی متفق علیہ روایت میں یہ نسبت و تناسب بڑی عمدگی سے بیان ہوا ہے:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ((إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ : مَنْ عَادَ إِلَيْيَ رَلَيْ فَقَدْ آذَنَهُ بِالْحَرُوبِ، وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِيْ يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أُحِبْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يُبَطِّشُ بِهَا، وَرِجْلُهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَلَنْ سَأَلْنِي لَا أُعْطِينَهُ، وَلَكِنْ أَسْتَعَدْنَيْ لَا عِيْدَنَهُ)) (۱)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: جس کسی نے میرے کسی ولی سے دشمنی رکھی تو اُس کے خلاف میری جانب سے اعلان جنگ ہے۔ اور جن اعمال سے میرا بندہ میرا قرب اختیار کرتا ہے اُن میں سے مجھے سب سے زیادہ محظوظ وہ اعمال ہیں جو میں نے اُس پر فرض مخہراۓ ہیں۔ اور بندہ نوافل کے ذریعے سے میرے قریب ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اُس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ لیکن جب میں اُس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو اُس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ منتبا ہے اور اُس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اُس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور اُس کا پیر بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔ اور اگر وہ مجھ سے کوئی سوال کرتا ہے تو ضرور اُسے عطا کرتا ہوں اور اگر وہ مجھ سے پناہ طلب کرتا ہے تو ضرور پناہ دیتا ہوں۔“

یہ جو میں نے عرض کیا تھا کہ التزامِ فرائض ضروری ہے، اس ضمن میں یہ واضح رہے کہ فرائض میں عبادات لیعنی نمازو زکوٰۃ اور حج بھی ہیں، فریضہ اقامت دین بھی ہے اور فریضہ

دھوت و تبلیغ بھی ہے۔ اجتماعی فرائض میں اپنی امکانی حد تک ہر شخص مکلف ہے کہ اس میں حصہ لے۔ اس کے بعد تقرب بالنوافل مقام ہے۔ اس حدیث کے مطابق اللہ تعالیٰ کے نزدیک قرب کا مقدم درجہ تقرب بالفرائض ہے اور محبوب تر تقرب بالنوافل ہے۔ اگر عدل و انصاف کا ماحول قائم ہو چکا ہو تو دین کا بول بالا ہو چکا ہو۔ (﴿جَاءَهُ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ ۖ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا﴾) (الاسراء) ”حق آگھیا اور باطل مت گیا“ بے شک باطل تو ہے ہی مت چانے کے لیے، کی شان ظاہر ہو چکی ہو تو پھر تو پوری قوت کا ارتکاز تقرب بالنوافل ہی پر ہو گا۔ اس طرح کا قرب احادیث نبوی ﷺ سے ثابت ہے، ان الفاظ کے اندر کوئی ابہام نہیں۔ اس حدیث کی شرح میں ابن عربی جو بعض حضرات کے نزدیک بہت ہی مبغوض ہیں، نے بہت ہی عجیب بات کہی ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ تقرب بالنوافل کا نتیجہ یہ نکتا ہے کہ اللہ انسان کا ہاتھ بن جائے، اللہ انسان کا کان بن جائے، اللہ انسان کی آنکھ بن جائے۔ لیکن تقرب بالفرائض کا نتیجہ یہ ہے کہ انسان اللہ کا ہاتھ بن جاتا ہے، کیونکہ اب وہ انسان دین حق کا بول بالا کرنے میں لگا ہوا ہے یہ اللہ کا مددگار بن گیا ہے، اس کا ناصر بن گیا ہے۔ اس لیے کہ اللہ کی شان یہ ہے: (﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۖ وَالْمَلِكُ لَهُ ۖ وَأُولُو الْعِلْمٍ قَائِمًا بِالْقِسْطِ﴾) (آل عمران: ۱۸) ”اللہ نے گواہی دی ہے کہ کوئی معبود نہیں اس کے سوا، اور فرشتوں نے، اور علم والوں نے بھی، وہی عدل کا قائم کرنے والا ہے، تو جو بھی اللہ کے دین کی سر بلندی کے لیے جدوجہد کر رہا ہے، محنت و کوشش کر رہا ہے، گویا وہ اللہ کا ہاتھ بن گیا ہے، اس کا دست و بازو بن گیا ہے۔ وہ اس کام میں لگا ہوا ہے جو اللہ کو پسند اور محبوب ہے۔ اس کی بہترین تعبیر علامہ اقبال نے فرمائی ہے رع ”ہاتھ ہے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ!“ یعنی دین حق کی اقامت و اشاعت کی جدوجہد کرنے والا ایک گروہ جو ”حزب اللہ“ کی شکل اختیار کر لے یہ لوگ اللہ کے محبوب اور پسندیدہ بندے ہیں۔ اقبال ہی نے ایسے افراد کے بارے میں کہا ہے رع ”صورت شمشیر ہے دست قضا میں وہ قوم!“ سورۃ الانبیاء کے الفاظ یاد آرہے ہیں، فرمایا: (﴿بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ﴾) (الانبیاء: ۱۸) ”ہم ضرب لگاتے ہیں باطل پر حق کے ساتھ“۔ یہ اللہ کی سنت ہے۔

ستیزہ کا رہا ہے ازل سے تا امروز

چماغی مضطقوی سے شرار بولہی!

یہ قوت بننا درحقیقت سلوک اسلامی اور سلوک روحانی کی معراج ہے۔ اگر کتاب و سنت اور

سیرت صحابہ سے سلوک کی منازل کو سمجھا جائے تو یہی ہے جو کچھ سامنے آتا ہے۔ چنانچہ تقرب الی اللہ کے لیے دو کام کرنے ہوں گے۔ ایمان میں گہرائی، پچشگی اور یقین پیدا کرنا ہو گا، معرفت رب پیدا کرنا ہو گی۔ پھر فرائض کے ذریعے اللہ کے قرب کا راستہ طے کریں، اُس وقت تک جب تک کہ حق کا بول بالا نہیں ہو جاتا، ظلم کا استیصال نہیں ہو جاتا۔ اگر وہ وقت آجائے تو تقرب بالنوافل کا راستہ کھلا ہو گا۔

آخری بات یہ کہ اس سلوک میں قوتِ ارادی درکار ہے۔ جس شخص کے اندر یہ عزم اور ارادہ پیدا ہو جائے، اگر وہ خود قوی الارادہ ہے تو ”قرآن و سنت“ اور ”سیرت النبی و سیرت صحابہ“ ایسی دو آنکھیں ہیں جن سے وہ راستے خود طے کر لے گا۔ لیکن اگر قوتِ ارادی کمزور ہو جیسے کہ اکثر لوگوں کی ہوتی ہے، تو کسی قوی الہمت، صاحبو عزیمت شخص کی محبت اور اس کا قرب درکار ہے اس کے نزدیک رہ کر اس کی مصاہبত کے ذریعے انسان راستہ طے کر سکتا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں آتا ہے: ﴿كُونُوا مَعَ الصَّدِيقِينَ﴾ (التوبۃ) ”پھون کے ساتھ بڑجاؤ۔“ دراصل یہ ہے وہ سلسلہ ارشاد جو چلا آرہا ہے کہ کسی قوی الہمت، قوی العزم شخص کے ہاتھ میں ہاتھ دے دیا جائے جس پر دل نہ کچک جائے کہ یہ اللہ کا بندہ ہے، بھروسیا نہیں ہے، یہ داقف راہ ہے راستے کے نشیب و فراز کو جانتا ہے، جانتا ہے کہاں کہاں غلط موز آتے ہیں، ایسے شخص کے ساتھ رشتہ استوار کیا جائے۔ اسی کا نام پیری مریدی ہے۔ مرید کہتے ہیں ارادہ کرنے والے کو اگر اللہ تعالیٰ اسے کسی ایسے شخص تک پہنچا دے جس پر اشرح ہو جائے دل گواہی دے کہ یہ اللہ کا بندہ ہے اس کے اندر خلوص و اخلاص ہے، یہ مجھے داعیۃ صحیح راہ پر چلانے گا، واقف راہ ہے، دین کا جاننے والا ہے، پھر یہ کہ اس دور کے تقاضوں کو بھی جانتا ہے، اس دور کی مشکلات سے بھی واقف ہے تو ایسے شخص کے ساتھ تعلق قائم کر لیتا یقیناً بہت مفید اور بہت مدد ہے۔ اور میں سمجھتا ہوں کہ یہ ہمارے عام مشاہدے کے مطابق ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ خربوزے کو دیکھ کر خربوزہ رنگ پکڑتا ہے۔ اسی طرح محبت اور معیت سے بھی شخصیت پر اثر پڑتا ہے، اگرچہ اس کی شرائط کٹ کر ہیں۔ شخص رسماً تعلق قائم کرنا یا خانہ پری کرنا میرے نزدیک کسی درجے میں مفید نہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمیں اپنی سچی معرفت اور تعلق عطا فرمائے۔ آمين!

شیعی اسلامی کا پیغام نظام خلافت کا قیام



## شیعی اسلامی

مردہ مفہوم کے اعتبار سے

مکمل سیاسی حکومت و مدنی ترقی

بلکہ ایک اصولی

## اسلامی انتظامی حکومت

ہے جو اولاد پاکستان اور بالآخر ساری دنیا میں

## دین

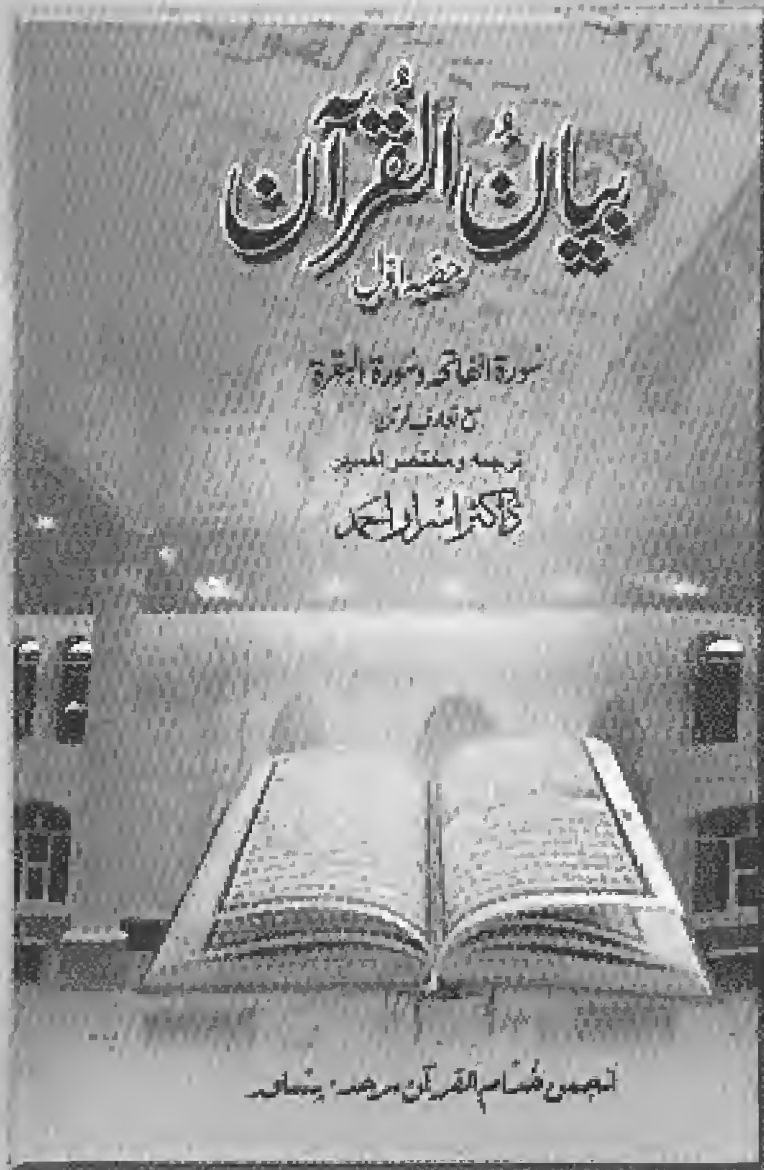
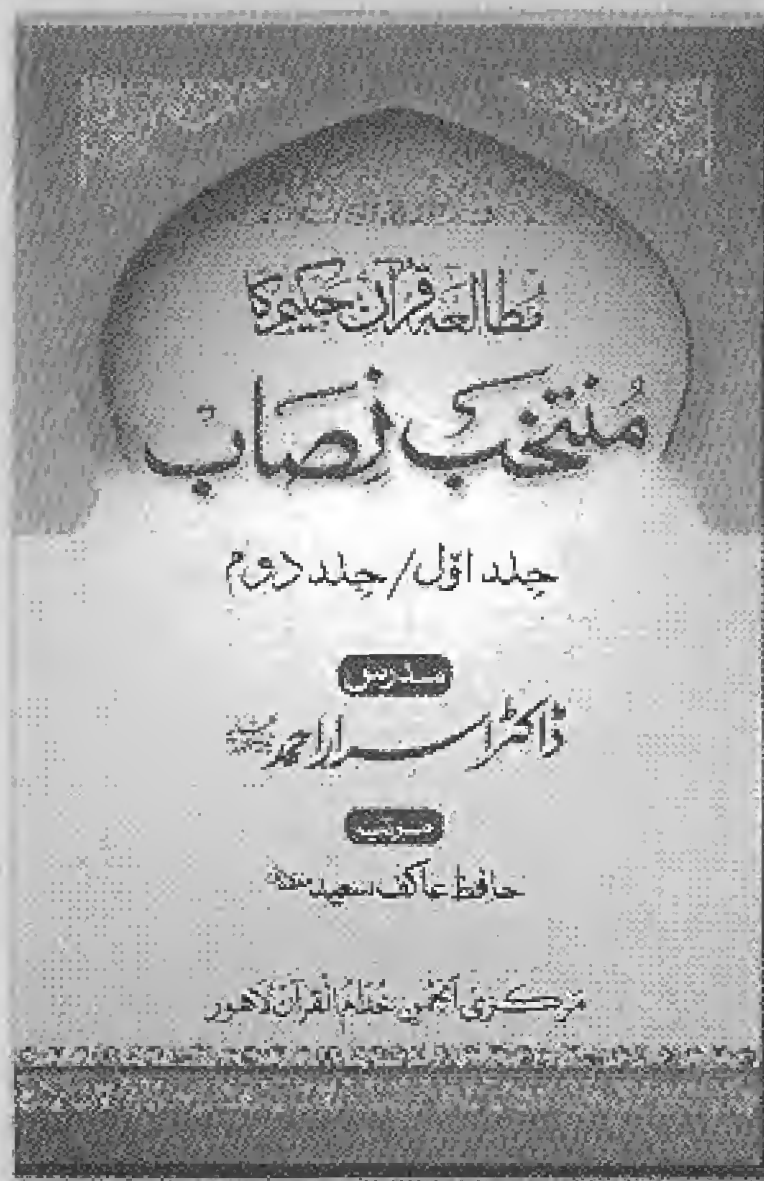
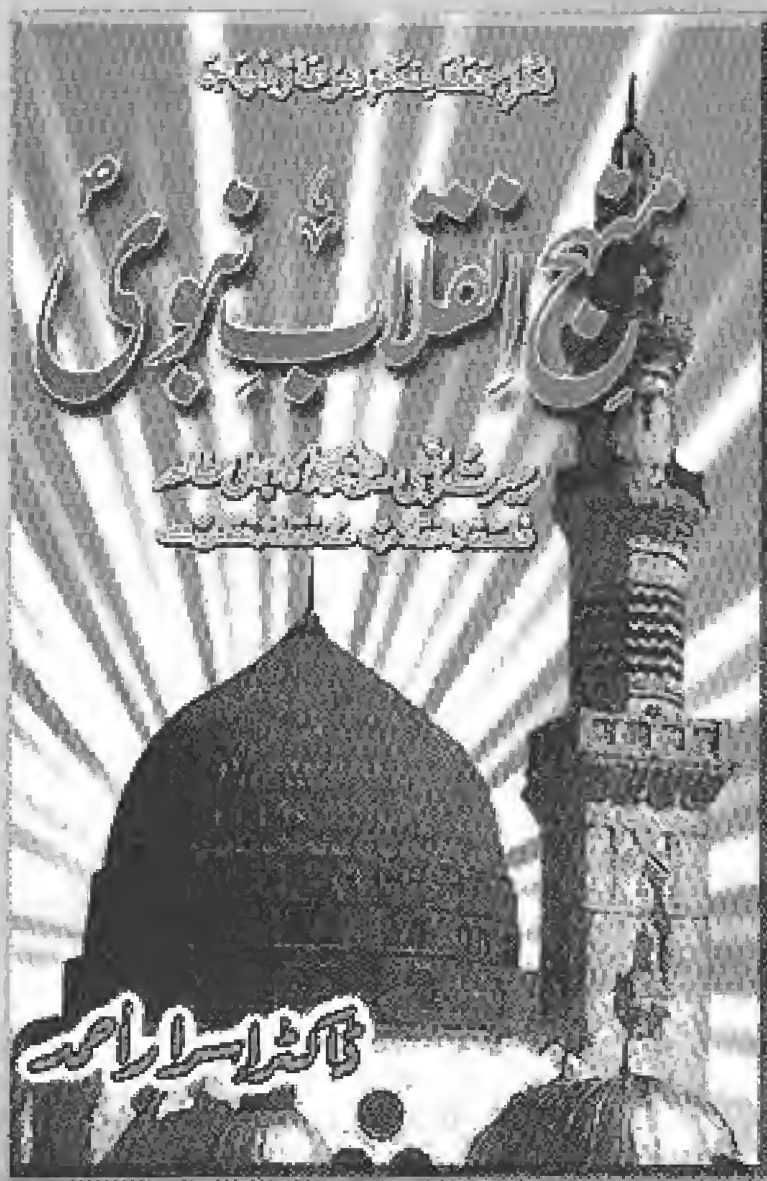
یعنی اسلام کو غالب یا بالفاظ دیگر

## نظام خلافت

کو قائم کرنے کیلئے کوشش ہے!

امیر: حافظ عاکف سعید  
خپڑے

# دیگر مطبوعات



انجمن خدامِ القرآن سندھ (قرآن اکیڈمی) کراچی